TEORIAS CONSTITUTIVAS
DE LA AUTORIDAD DE LA
PRIMERA PERSONA:
WRIGHT Y HEAL

MARTIN FRANCISCO FRICKE

ABSTRACT. Someone who believes “I believe it will rain” can easily be mistaken
about the rain. But it does not seem likely, and might even be impossible, that
he is wrong about the fact that he believes that it is going to rain. How can we
account for this authority about our own beliefs—the phenomenon known as
first person authority? In this paper I examine a type of theory proposed, in
distinct forms, by Crispin Wright and Jane Heal for an explanation of our
authority. Both authors claim that our second-order beliefs (of the form “I
believe that p”) are constitutive of the first-order beliefs that are self-ascribed
in them (beliefs of the form “p”) and both try to derive the necessity of first
person authority from this constitutive relation. My paper analyses and criti-
cizes the two proposals and suggests a non-constitutive, alternative account of
first person authority.

KEY WORDS. First person authority, self-knowledge, self-ascription, belief,
intentional states, promising, Crispin Wright, Jane Heal, Gareth Evans, Ludwig
Wittgenstein.

A menudo, cuando tratamos de averiguar qué es lo que piensan o sienten
otras personas, nos equivocamos. Malinterpretamos las sefiales, ignora-
mos circunstancias particulares o no entendemos lo que se dice. Sin
embargo, la situacién es diferente cuando se trata de nosotros mismos.
Aunque hay excepciones, en general no necesitamos interpretarnos a
nosotros mismos para saber qué es lo que pensamos o sentimos. Parece
que, méas bien, lo sabemos de una manera inmediata y sin que haya la
posibilidad de que nos equivoquemos. Al parecer, cuando se trata de los
propios pensamientos y sensaciones, tenemos mas autoridad en nuestro
conocimiento que cuando se trata de los pensamientos y sensaciones de
otras personas. {COmo se explica este fendmeno que los filésofos llaman
“la autoridad de la primera persona”?

Instituto de Investigaciones Filoséficas y Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias
Sociales, Universidad Nacional Auténoma de México. / martin_fricke@yahoo.com.uk

Ludus Vitalis, vol. XV1, num. 29, 2008, pp. 73-91.



74/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

Podemos distinguir entre el conocimiento que tenemos de las propias
sensaciones (“Tengo un dolor”, “Tengo sed”, “Tengo la sensacion de ver
algo rojo”) y el conocimiento que tenemos de las propias actitudes propo-
sicionales, también llamadas estados intencionales (“Creo que va a llover”,
“Quiero que se vaya”, “Temo que ya se acabé tu tiempo”). En este trabajo
me interesa principalmente el segundo tipo de conocimiento y en el 4rea
de éste me enfoco en el conocimiento de las propias creencias. {Por qué
tenemos una autoridad especial cuando sinceramente afirmamos qué es
lo que creemos? ¢Por qué parece improbable, quiza incluso imposible,
equivocarse en sinceras afirmaciones como “Creo que todavia hay leche
en el refrigerador” o “Creo que X ganara las elecciones presidenciales”? Es
posible que nos equivoquemos sobre la leche o acerca de las elecciones,
pero, i{también es posible que nos equivoquemos en afirmar que creermos
que todavia hay leche o que X ganar4 las elecciones? Mi pregunta en este
trabajo es por qué eso no parece probable e incluso no parece posible.

En lo que sigue, examinaré las teorias constitutivas de la autoridad de
la primera persona que han ofrecido Crispin Wright y Jane Heal. Segtin
estas teorias, la autoridad se debe al hecho de que nuestras auto-adscrip-
ciones de estados intencionales contribuyen a la constitucion de estos
mismo estados. Trataré de demostrar que este tipo de explicacién tiene
problemas graves. Como alternativa sugeriré una explicacién epistemol6-
gica basada en una observacién de Gareth Evans.

1. WRIGHT, SOBRE LA AUTORIDAD
DE LA PRIMERA PERSONA

En un articulo sobre la filosofia de la mente, de Wittgenstein, Crispin
Wright escribe que

la autoridad que adscribimos generalmente a las creencias propias de un sujeto
[...] sobre sus estados intencionales es un principio constitutivo: algo que [...]
entra primitivamente en las condiciones de identificacién de lo que un sujeto
cree, espera e intente.

the authority standardly granted to a subject’s own beliefs [...] about his intentional
states is a constitutive principle: something that [...] enters primitively into the
conditions of identification of what a subject believes, hopes, and intends (Wright,
1989a: 632).

Las razones que Wright tiene para esta aseveracién provienen de las
Investigaciones filosdficas de Wittgenstein. Segtin Wright, Wittgenstein nos
ensefa que la auto-adscripcién de estados intencionales no esta basada en
una observacion de éstos, ni en inferencias. Mas bien, segtin Wittgenstein
en la interpretacion de Wright, la relacion entre auto-adscripciones de
estados intencionales y estos estados intencionales mismos es a priori.
¢Qué significa eso? Examinemos el ejemplo de auto-adscripciones de



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 75

creencia. Supongamos que un sujeto dice “Creo que p”. Segtin Wright, esta
auto-adscripcién es un criterio para la identificacién de la creencia de que
p en el sujeto. Es decir, normalmente cuando un sujeto dice “Creo que p”
eso es un indicador suficiente para concluir que el sujeto cree que p. Eso
es asi no porque la creencia de que p tiende a causar la auto-adscripciéon
“Creo que p”, sino porque estar dispuesto a decir sinceramente “Creo que
p”, es parte de lo significa creer que p. (En cambio, cuando afirmo, con base
en una observacién “El libro estd en la mesa”, esta afirmacion no es parte
de lo que significa que el libro estd en la mesa.) La relaciéon entre la
auto-adscripcién “Creo que p” y la creencia de que p es a priori, porque
hacer la auto-adscripcién es parte de lo que significa tener la creencia de
que p. Como dice Wright también, la sincera afirmacién “Creo que p” no
refleja 1a extensién del concepto “mi creencia de que p”, sino la determina
(cf. Wright, 1989b). No esta basada en un logro cognitivo, en la deteccién
de algo, sino es lo que hace que algo es detectable.

Sin embargo, Wright no postula que nuestras auto-adscripciones son
infalibles. Puede haber situaciones en las cuales es mas coherente con el
resto de lo que un hablante hace y dice suponer que su auto-adscripcién
es falsa. El criterio de la auto-adscripcion es un criterio “refutable” (defea-
sible) para la presencia de un estado intencional. Pero las situaciones en las
cuales la auto-adscripcién resulta falsa son excepciones. “Verdad es la
posicion por defecto”. (“[t]ruth is the default position,” Wright 1989a: 633.)
Aqui vemos que la teoria de Wright sé6lo dice que auto-adscripciones de
creencias son parte de lo que constituye tener las creencias adscritas. En
condiciones normales (la posicién “por defecto”), la auto-adscripcion de
una creencia siempre es correcta, porque las condiciones normales junto
con la auto-adscripcion constituyen que tenemos la creencia adscrita. Pero
hay condiciones diferentes en las cuales la auto-adscripcién, junto con
estas condiciones, no son suficientes para la presencia de la creencia
adscrita.

El“juego delenguaje” que incorpora estas relaciones constitutivas entre
auto-adscripciones de estados intencionales y los estados intencionales
mismos tiene la siguiente forma: Si un sujeto se adscribe sinceramente un
estado intencional, esta adscripcion se acepta por defecto como verdadera.
Es decir, no se necesitan razones para aceptar la verdad de una auto-ads-
cripcién. Sélo para rechazarla y declararla como falsa se necesitan razones,
porque eso serfa una posicion diferente de la “por defecto”. Entonces,
generalmente, es decir, en condiciones normales, se toman las sinceras
auto-adscripciones como correctas. En este juego de lenguaje, la autoridad
de la primera persona es algo concedido por los otros participantes del
juego.

Wright nota —y eso me parece importante— que la existencia de tal
juego de lenguaje depende de ciertas “contingencias profundas”:



76 /LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

El éxito de un juego de lenguaje que funcionaria de esta manera dependeria
de ciertas contingencias profundas. Dependeria, por ejemplo, de la contingen-
cia de que tomar las auto-concepciones de otras personas en serio [...] casi
siempre tendra a resultar en una concepcién total de su psicologia que elucida
més —de hecho, enormemente mas— que cualesquier [datos] que podrian ser
obtenidos por respetar todos los datos excepto la testimonia del sujeto sobre si
mismo. Y eso, a su vez, depende de la contingencia de que somos, cada uno de
nosotros, permanentemente pero —segiin la concepcion propuesta— subcog-
nitivamente movidos a opiniones acerca de nuestros propios estados intencio-
nales [opiniones] que en realidad haran un buen servicio para otros en su
intento de entendernos.

[T]he success of a language game that worked this way would depend on certain deep
contingencies. It would depend, for instance, on the contingency that taking the
self-conceptions of others seriously [...] will almost always tend to result in an overall
picture of their psychology which is more illuminating—as it happens, enormously
more illuminating—than anything which might be gleaned by respecting all the data
except the subject’s self-testimony. And that in turn rests on the contingency that we
are, each of us, ceaselessly but—on the proposed conception—subcognitively moved to
opinions concerning our own intentional states which will indeed give good service to
others in their attempt to understand us (Wright 1989a: 632).

En esta cita vemos dos “contingencias profundas”: (1) Es més facil enten-
der a otras personas si tomamos sus auto-adscripciones de estados inten-
cionales como verdaderas, que si no tomamos estas auto-adscripciones en
cuenta y (2) permanentemente, pero sin razones (i.e. subcognitivamente),
“nos vienen” opiniones sobre nuestros propios estados intencionales que
generalmente son correctas. Si estas dos condiciones no se cumplen, el
juego de lenguaje que nos otorga la autoridad de la primera persona no
funciona.

2. OBJECIONES CONTRA WRIGHT
En esta seccién quiero elaborar dos objeciones contra la propuesta de
Wright que todavia no se encuentran en esta forma en la literatura sobre
el tema 1. La primera objecién es que la teoria pone demasiado peso en las
contingencias de nuestro juego de lenguaje y, asi, pierde su poder expli-
cativo. Mi segunda pregunta es si Wright logra caracterizar nuestras
auto-adscripciones de creencia como conocimiento. Mi objecion es que
hay razones para suponer que un conocimiento no puede ser constitutivo
de su propio objeto.

1. Mi primera duda es si una estrategia lingiiistica como la que persigue
Wright es capaz de explicar por qué tenemos la autoridad de la primera
persona. Wright analiza nuestro “juego de lenguaje” e identifica la auto-
ridad de la primera persona como algo que es parte de nuestro juego. El



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 77

juego es definido por sus reglas y algunas de sus reglas dicen que, en
condiciones normales, hacer una sincera auto-adscripcién de un estado
intencional significa estar en este estado intencional y por eso tal adscrip-
cién necesariamente es verdadera. Pero me parece que esta afirmacién
explica muy poco. Eso podemos ver si examinamos el siguiente caso
imaginario. El juego de lenguaje podria contener esta regla: En condicio-
nes normales, hacer el sincero enunciado “Esta lloviendoy” significa que
esta lloviendo. (Estoy usando el término técnico “llovery” porque nuestro
término ordinario “llover” no obedece esta regla. Pero aparte de esta regla
“llovery” significa lo mismo como “llover”.) Si nuestro juego de lenguaje
contuviera esta regla, podriamos decir que el enunciado “Esta lloviendoy”
es un criterio para la lluvia. El enunciado es constitutivo de la lluvia. En
analogia con las reglas de Wright para auto-adscripciones de estados
intencionales, podriamos decir que el enunciado “Esta lloviendox” no
refleja la extension del concepto “lloviendo”, sino la determina. La conse-
cuencia de esta regla es que en el juego de lenguaje que estamos conside-
rando normalmente el enunciado “Esta lloviendoy” es verdadero. Verdad
es la posiciéon de default para este enunciado.

Nuestro juego de lenguaje no contiene la regla descrita. {Por qué no?
La razén, en términos generales, es muy simple. No tiene sentido tener el
término “llovery” en nuestro juego de lenguaje porque nosotros no pode-
mos determinar cuando seria correcto usarlo. Para poder usar el término
“llovery” necesitariamos una capacidad que en condiciones normales
deberia ser infalible en detectar la lluvia. Sélo asi podria ser verdad que,
en condiciones normales, el hecho de que alguien enuncia “Esta llovien-
doy”, seria parte de lo que significa que est4 lloviendo. Lo que vemos aqui
es que hay una explicacién importante de por qué tenemos el juego de
lenguaje que tenemos. No podemos tener cualquier juego de lenguaje sino
solo tales juegos que somos capaces de realizar.

Ahora bien, {por qué somos capaces de realizar el juego de lenguaje que
contiene las reglas que Wright describe para el uso de auto-adscripciones
de estados intencionales, pero no somos capaces de realizar el juego de
lenguaje que contiene reglas analogas acerca de ciertos enunciados sobre
la lluvia? La respuesta debe estar en las “contingencias profundas” que
menciona Wright. Nuestro juego de lenguaje no funcionaria si no fuéra-
mos ‘movidos subcognitivamente a opiniones correctas’ sobre nuestros
propios estados intencionales. No existen “contingencias profundas” que
nos hacen capaces de realizar juegos de lenguaje con enunciados autori-
tativos sobre lalluvia—o sobre los estados intencionales de otras personas.
Aqui vemos que las “contingencias profundas” juegan un papel explicati-
vo muy importante en la teoria de Wright. Podemos imaginarnos muchos
juegos de lenguaje —juegos que confieren una autoridad especial a nues-
tras auto-adscripciones de estados intencionales, como el que describe



78 /LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

Wright; juegos que confieren una autoridad similar a nuestras adscripcio-
nes de estados intencionales a otras personas, pero ninguna autoridad a
auto-adscripciones; juegos que confieren una autoridad especial a enun-
ciados sobre la lluvia, la economia, etc. La descripcién de nuestro juego de
lenguaje en si explica muy poco si queremos saber por qué tenemos la
autoridad de la primera persona. Para una explicacién satisfactoria debe-
mos saber por qué somos capaces de realizar el juego que de hecho
jugamos. ¢{Como es posible que se den las “contingencias profundas” que
describe Wright? Parece que, en la teoria de Wright, falta una respuesta a
esta pregunta para que la teoria sea completa.

2. Mi segundo punto critico es que las opiniones sobre los estados inten-
cionales —como Wright las describe— no pueden calificar como conocimiento
de si mismo. Wright claramente quiere elucidar “nuestro conocimiento de
nuestras propias intenciones y de nuestros estados intencionales en gene-
ral” (“our knowledge of our own intentions and of our intentional states in
general”, Wright 1989a: 630 [mi énfasis], cf. también ibid., 631, 633). Segtin
Wright, el conocimiento expresado en “Creo que p” (o “Temo que p”,
“Quiero que p”, etc.) es constitutivo de la creencia “p” (o del temor que p,
de la intencién de que p, etc.). Pero, ies posible que un conocimiento sea
constitutivo de su propio objeto?

He aqui un argumento en contra de esa posibilidad: Me parece que todo
conocimiento necesariamente estd guiado por el mundo (maés especifica-
mente, por su objeto), no al revés. Es decir, los posibles objetos del cono-
cimiento deciden qué conocimiento podemos tener. La existencia del
conocimiento no decide (no es lo que determina) qué objetos existen.
Ahora, supongamos que un conocimiento sea constitutivo de su propio
objeto, como la teoria de Wright arguye. Una buena pregunta frente a esta
suposicién es: ({Cémo se puede adquirir este conocimiento? Mientras
todavia no tenemos el conocimiento del objeto, este objeto mismo todavia
no puede existir. ¢Por qué? Porque se supone que el objeto estd constituido
(por lo menos en parte) por el conocimiento de él. Asi, si el conocimiento
todavia no existe, tampoco su objeto puede existir, ya que su existencia
depende del conocimiento de él. Pero eso significa que la adquisicién del
conocimiento no puede ser provocada o guiada en algiin sentido por el
objeto del conocimiento. Porque durante la adquisicion del conocimiento
este conocimiento todavia no existe y por lo tanto tampoco existe el objeto
que supuestamente se constituye gracias al conocimiento. Pero sila adqui-
sicién del conocimiento no esta guiada por el objeto del conocimiento,
entonces en realidad no se puede tratar de conocimiento. La adquisicién
de cualquier conocimiento debe ser guiada por el mundo, el objeto del
conocimiento. Eso no es posible si el conocimiento es constitutivo de su
propio objeto. (Elsupuesto “conocimiento” se produce cuando uno quiera,



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 79

no cuando su objeto esta presente y justifica la adquisicién del conocimien-
to.) Por eso tal conocimiento, que es constitutivo de su propio objeto, no
existe.

Si eso es correcto, entonces Wright se equivoca en caracterizar las
opiniones acerca de esos propios estados intencionales que, segtin él, son
constitutivas de esos mismos estados, como conocimiento. Si estas opinio-
nes son constitutivas de sus propios objetos (los estados intencionales),
entonces no se puede tratar de conocimiento, porque no es posible que
formemos tales opiniones en respuesta a la presencia de sus propios
objetos. Sus objetos todavia no existen cuando formamos las opiniones.
Ya que las opiniones son constitutivas de sus propios objetos, es necesario
que las opiniones estén presentes para que sus objetos estén presentes. Eso
significa que las opiniones deben formarse independientemente, y de
hecho antes, de que sus objetos pueden estar presentes. Pero silas opinio-
nes se forman antes de que estén presentes sus objetos, entonces la
formacién de estas opiniones no puede ser guiada por los objetos. Mas
bien, la formacién de las opiniones entonces deber ser lo que “guia” el
mundo (provoca la presencia de sus objetos). Eso significa que no se puede
tratar de conocimiento, porque para ser un conocimiento, una opinién
debe ser guiada por el mundo, no al revés.

La conclusién es que si tenemos un autoconocimiento autoritativo de
los propios estados intencionales, Wright no logra explicarlo. Ademas,
Wright se equivoca en suponer que su teoria contesta la pregunta de como
es posible tener conocimiento de los propios estados intencionales (cf.
Wright 1989a: 630). Esta objecién no es fatal. En respuesta, Wright simple-
mente podria abandonar el término “conocimiento” y sélo hablar de
opiniones (o creencias) autoritativas. Notese que Wittgenstein, la inspira-
cion para la teoria de Wright negaba que podamos saber que nos duele algo
o saber qué creemos. Segun Wittgenstein, tales afirmaciones no tienen
sentido porque lo que llamamos auto-adscripciones de estados mentales
enrealidad no son reportes sobre nosotros mismos, de hecho tampoco son
adscripciones (Wittgenstein 1990: §246). Segtn la interpretacién expresivis-
ta de Wittgenstein, un enunciado como “Creo que p” en realidad sélo
expresa que p, no que el sujeto crea que p. Si estas ideas wittgensteinianas
son correctas, entonces claramente nuestras “auto-adscripciones” autori-
tativas de estados intencionales no expresan conocimiento. Una respuesta
menos radical en defensa de la teoria de Wright podria mantener que
nuestras auto-adscripciones autoritativas si son adscripciones y reportes,
pero que no expresan conocimiento sino sélo opiniones o creencias. En-
tonces probablemente habria algo de irracionalidad en formar estas opi-
niones —porque se formaron aunque su objeto no era presente— pero eso
es comun entre nuestras creencias. Tenemos muchas creencias irraciona-
les, prejuicios que nos formamos como una respuesta racional a nuestro



80/LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

ambiente. Aunque la teoria de Wright podria evitar asi mi objecion,
quedaria la siguiente problematica: Parece que, segtin la teoria, las auto-
adscripciones autoritativas de nuestros estados intencionales requieren
que no seamos completamente racionales. Lo mds racionalmente que
formamos nuestras creencias, lo menos posible sera que formemos opinio-
nes autoritativas del tipo que Wright describe. Esta consecuencia de su
teoria parece un poco extraina y en contra de la idea de que una persona
racional no tiene menos, sino més posibilidad de conocerse a si misma y
de tener (por lo menos) opiniones autoritativas acerca de sus propios
estados intencionales.

3. HEAL
Jane Heal hace la siguiente interrogante a la teoria de Wright: Si, en
condiciones normales, un estado intencional puede ser constituido sélo
por la opinién del sujeto que esta en este estado intencional, entonces,
¢coémo es posible que este estado intencional tenga “eficacia real” (cf. Heal
2003: 286)? Si creo que esta lloviendo, salgo con paraguas. La creencia
acerca de la lluvia condiciona las intenciones que formo. Ahora bien,
Wright aparentemente dice que el solo hecho de que tengo la opinién de
tener tal creencia acerca de la lluvia ya constituye el que tengo la creencia.
La simple opinién “Creo que esta lloviendo” hace, en condiciones norma-
les, que creo que esta lloviendo. ¢Pero tiene sentido suponer que la sola
opinién “Creo que esta lloviendo” (una opinién no acerca de la lluvia, sino
acerca de una creencia mia) me hace llevar el paraguas? Parece que aqui
falta una explicacién de cémo estados intencionales constituidos por
opiniones del sujeto pueden tener una verdadera eficacia. Heal trata de
dar tal explicacién comparando la auto-adscripcién de estados intencio-
nales con la practica de hacer promesas y examinando una propuesta de
Gareth Evans sobre la auto-adscripcién de creencia. Su discusion es deta-
llada e interesante, y aqui s6lo podré esbozarla en grandes rasgos.

Heal distingue dos sentidos de la nocién de prometer. En el sentido
“natural”, prometer algo significa exhibir una “tendencia real” de hacerlo.
Un jardinero usa la nocién en este sentido cuando dice, “Mis calabazas
prometen ser grandes este afo” (cf. Heal 2003: 277). En el sentido “perso-
nal”, prometer algo significa adquirir un compromiso de hacer algo, por
ejemplo diciendo “Prometo pagar mis deudas antes del viernes”. Los dos
sentidos de prometer no son exclusivos: alguien que se compromete a
hacer algo por tanto exhibe una tendencia real de hacerlo, el prometer
personal tiene un aspecto natural también (pero no necesariamente al
reveés).

Una persona que sinceramente dice “Prometo hacer X”, de hecho si
promete, en el sentido personal, hacer X. La sincera asercién “Prometo
hacer X”, tiene una autoridad especial. En condiciones normales, es co-



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 81

rrecto que el que hace la asercién promete hacer X. En cambio, la sincera
asercion “El promete hacer X”, no tiene la misma autoridad; es facil
equivocarse, aunque siendo sincero, en averiguar si otra persona en reali-
dad promete hacer algo o no. Aqui vemos que “Prometo hacer X” tiene
una autoridad de la primera persona. Ahora bien, la pregunta de Heal es:
¢{Como es posible tener esta autoridad, dado que el prometer personal
también tiene un aspecto natural? Para saber si algo exhibe una tendencia
real tenemos que observarlo y las conclusiones que sacamos de nuestras
observaciones facilmente pueden ser equivocadas. Pero nadie tiene que
observarse a si mismo para hacer una sincera promesa como “Prometo
pagar antes del viernes”. No es necesario averiguar si uno tiene una
tendencia real de pagar para hacer la promesa. Ademads, parece muy poco
probable, y quiza imposible, que la persona que sinceramente dice “Pro-
meto pagar antes del viernes”, no tenga una tendencia real de pagar y de
hecho no prometa aunque sinceramente dice que lo hace 2. (Por qué es
eso?

En respuesta, Heal examina el proceso que nos permite llegar a una
promesa personal. Segiin Heal, antes de hacer tal promesa, consideramos
si deberfamos o no prometer hacer X y en caso de llegar a una conclusién
positiva inmediatamente decimos “Prometo hacer X”. Este proceso de
deliberacion que nos lleva a la conclusién de que si deberfamos prometer
hacer X es constitutivo de una tendencia real de hacer X. Si decidimos que
debemos prometer hacer X y actuamos en consecuencia con esta decisiéon
diciendo “Prometo hacer X”, entonces necesariamente tenemos la tenden-
cia de hacer X e hicimos una verdadera promesa (aunque todavia es
posible que no lograremos cumplirla). La deliberacién (concluida) consti-
tuye la tendencia —por lo menos en un ser con “integridad psicolégica
suficiente para realizar las resoluciones que él se hace” (Heal, 2003: 283).
Eso explica la autoridad de la primera persona en nuestras promesas
personales. El proceso de deliberacién que nos lleva a hacer la aserciéon
“Prometo hacer X”, es lo que constituye que prometemos y asi garantiza
que la asercién misma es verdadera.

Heal detecta una estructura similar en las auto-adscripciones de creen-
cia. La nocién de creencia, igual que la de prometer, también tiene dos
sentidos: el sentido de una creencia “natural”, un “estado de un organismo
que pueda ser responsivo al mundo en percepcién y que guia el compor-
tamiento hacia la satisfaccion de deseos” (Heal, 2003: 284f). Animales no
reflexivos tienen tales creencias y también nosotros cuando tenemos
creencias llamadas “tacitas”, “no conscientes” o “inconscientes”. No tene-
mos la autoridad de la primera persona hacia nuestras creencias naturales.
Pero también podemos tener creencias en un sentido “personal”. Conoce-
mos las creencias personales con la autoridad de la primera persona, sin
anteriormente observarnos, sin hacer inferencias y con poca probabilidad



82/LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

de que nos equivoquemos. Las creencias personales, igual que las natura-
les, son estados responsivos al mundo en percepcién y guian el compor-
tamiento hacia la satisfaccién de deseos. {Cémo es posible que tales
estados sean conocidos con la autoridad de la primera persona, es decir,
sin previa observacion y sin mucha probabilidad de error? Wright nos dice
que la mera opinién de que tenemos una creencia es, en condiciones
normales, suficiente para que tengamos la creencia. La objecién de Heal
es que la teoria de Wright hace misterioso como una creencia constituida
por mera opinién puede tener el aspecto natural de un estado objetivo,
observable y efectivo en el control de comportamiento. Segtiin Heal, la
teoria de Wright no es capaz de elucidar este aspecto, mas bien, las
creencias de primer orden pierden su aspecto natural y objetivo, y la teoria
tiene un “asomo, distintamente idealista”.

Heal piensa que no es necesario ser idealista sobre la realidad y eficacia
de las creencias si consideramos la analogia de prometer. La promesa
personal tiene un aspecto natural también, aunque es adquirido sin previa
observacién y aunque no existe mucha probabilidad de error en la asercion
“Prometo”. Eso es posible porque el proceso que nos lleva a hacer una
promesa personal es constitutivo del aspecto natural (y objetivo) de la
misma. Segin Heal, podemos apreciar que algo similar ocurre en la
adquisicién de creencias personales si consideramos un caso aparente-
mente descrito por Gareth Evans (cf. Evans 1982: 225), “el caso donde una
persona es interrogada, ‘¢Crees que p?’ y no tiene una respuesta lista,
porque todavia no ha decidido sobre el asunto. Para contestar la pregunta
tiene que decidir qué creer [make up her mind]” (Heal 2003: 286). Alguien
me pregunta: “{Crees que el préximo Presidente de los Estados Unidos
serd republicano?” Todavia no he pensado sobre el asunto y no tengo
ninguna opinién acerca de si serd o no republicano. En respuesta a la
pregunta puedo decir: “No he pensado sobre el asunto”. Pero también
puedo considerar, en este mismo momento, las probabilidades de que el
proximo Presidente serd o no republicano. Parece que si llego a una
conclusién afirmativa (“El préximo Presidente serd republicano”) puedo
afirmar inmediatamente: “Si, creo que el préximo Presidente de los Estados
Unidos serd republicano”. Aparentemente, en este proceso de delibera-
cién, se contestan simultdneamente dos preguntas distintas:

1. {De qué partido sera el préximo Presidente de los Estados Unidos?
2. {Crees que el proximo Presidente de los Estados Unidos sera republi-
cano?

Heal toma este fendmeno como indicio de una estructura similar a la del
caso dela promesa. En el caso dela promesa, la sincera asercién “Prometo”,
es al mismo tiempo lo que hace verdadero que la persona tiene una
tendencia de hacer lo que promete y, por lo tanto, lo que hace la asercién



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 83

verdadera. En el caso de la creencia, segtin Heal, el proceso de deliberacién
que nos permite contestar (2) es, al mismo tiempo, un proceso que nos
permite contestar (1). Heal concluye que el juicio con que contestamos (2)
también constituye un juicio que contesta (1). El proceso de deliberacién
nos lleva a un juicio que es, a la vez, una respuesta a ambas preguntas:

Alli tuvimos una accién que era ambas una promesa y una aserciéon. Aqui
tenemos un juicio que es ala vez el juicio ‘p’ (ya que resulta de una deliberacién
de este asunto y tiene estas consecuencias) y el juicio ‘Creo que p’ (ya que tiene
esta forma y estas consecuencias también). Asi, se trata de un juicio que, al
representar el ego de cierta manera, representa el mundo de cierta manera.

There we had an action which was both a promise and an assertion. Here we have a
judgement which is both the judgement ‘p’ (since it results from deliberation on that
issue and has those consequences) and the judgement ‘I believe that p’ (since it has that
form and those consequences too). So it is a judgement which represents the world as
being a certain way in representing the self as being a certain way (Heal 2003: 287).

Seguin Heal, el juicio expresado en “Creo que p” es el inicio de un estado
“"__rm

continuo que tiene dos aspectos: el de la creencia “p” y el de la creencia
“Creo que p”.

El suceso del juicio expresado en ‘Creo que p’ tiene consecuencias de largo
plazo. En una mente que es estable y retentiva, serd el inicio de un estado
continuo que tiene los mismos dos aspectos que el juicio y que, mas tarde,
puede expresarse igualmente en ‘p’ y en ‘Creo que p’. Este estado continuo,
ciertamente una de las cosas que llamamos ‘creencia’, es, a la vez, una aprehen-
sion del ego y, al mismo tiempo, una aprehension del mundo. Se sigue que la
teoria constitutiva de la autoridad de la primera persona es adecuada para él.

The event of judgement expressed in ‘I believe that p” has long-term consequences. In a
mind which is stable and retentive, it will be the onset of a continuing state which has
the same two aspects as the judgement and which can later express itself equally in ‘p’
and I believe that p’. This continuing state, surely one of the things which we call ‘belief’,
is both an apprehension of the self and at the same time an apprehension of the world.
It follows that the constitutive account of first-person authority is appropriate for it.
(Heal 2003: 287).

Heal arguye que este estado con dos aspectos no sélo existe en el caso en
que la pregunta ¢Crees que p?, primeramente nos provoca a pensar sobre
el asunto porque todavia no tenemos una opinién acerca de él. Segin
Heal, en otros casos también es plausible que existan estados similares.
¢Por qué? Porque en estos casos asentimos sin duda alguna a ambas
preguntas y por eso parece que existe un solo estado que exhibe ambos
aspectos de creencia. El ejemplo de Heal consiste en las preguntas: (Hay
orquideas en la luna?, y, {Crees que haya orquideas en la luna? Ya que



84 /LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

negamos ambas preguntas con igual facilidad, Heal concluye que aqui
también se expresa un mismo estado en los juicios “No hay orquideas en
laluna” y “Creo que no haya orquideas en laluna3”. La creencia expresada
en el segundo juicio constituye y es idéntico con la creencia expresada en
el primer juicio. La creencia de segundo orden es autoritativa, porque es
constitutiva de la creencia expresada en el primer juicio, se hace verdadera
a si misma. Heal concluye que la teoria constitutiva también es adecuada
para casos donde creencias de primer y segundo orden ya existen antes
de que el sujeto se pregunte qué es lo que cree.

4. OBJECIONES CONTRA HEAL
Enlo que sigue quiero hacer tres objeciones a la teoria de Heal. La primera
repite una objecién que también hice contra la propuesta de Wright; la
segunda cuestiona la coherencia de la idea de que un solo estado podria
expresarse en dos creencias; y la tiltima pregunta si la teorfa como conce-
bida en realidad explica el fendmeno de la autoridad de la primera persona.

1. Heal piensa que nuestras creencias de segundo orden son constituti-
vas de las creencias de primer orden que son sus objetos. La creencia “Creo
que p” es parte de lo que constituye la creencia “p”. Segtin Heal, la
autoridad de nuestras creencias de segundo orden deriva de esta relacion
de constitucion. Si su teoria en realidad tiene esta forma logica (mas
adelante desarrollaré unas dudas sobre esta auto-caracterizacién de su
propuesta), entonces esta sujeta a la misma critica que hice arriba contra
la teoria de Wright: La propuesta no es compatible con la idea de que
nuestras creencias autoritativas de segundo orden sean autoconocimientos.
Eso es porque un conocimiento no puede ser constitutivo de su propio
objeto y, de tal forma, de su propia verdad. Para que un estado sea
conocimiento debe ser guiado por el mundo, no al revés. Pero segtin Heal,
las creencias autoritativas no son guiadas por sus objetos; mas bien, ellas
constituyen sus objetos y, asi, hacen que sean verdaderas. En este sentido,
las creencias autoritativas “guian”, es decir, determinan el mundo de tal
manera que sean verdaderas y no al revés. Eso significa que las creencias
autoritativas como son concebidas por Heal no pueden ser consideradas
como conocimientos.

2. (Tiene sentido decir que un juicio “es a la vez el juicio ‘p’ [...] y el juicio
‘Creo que p”” (Heal 2003: 287)? Las proposiciones expresadas en “p” y
“Creo que p” tienen contenidos diferentes, ya que tienen implicaciones
diferentes: “p”, trivialmente, implica que p, pero “Creo que p” no implica
que p. Este hecho pone en duda la idea de que un solo juicio podria ser
ambos el juicio “p” y el juicio “Creo que p”, porque parece plausible que el
contenido de un juicio es parte de lo que individua un juicio de otro. Dos
juicios que tienen contenidos diferentes deben ser juicios diferentes. Ya



FRICKE / PRIMERA PERSONA /85
que los juicios “p” y “Creo que p” tienen contenidos diferentes no pueden
ser idénticos, como afirma Heal.

Un argumento analogo aplica a la asercién de Heal, de que la creencia
de primer orden “p” debe ser identificada con la creencia “Creo que p” (cf.
Heal 2003: 285). Dos creencias que tienen implicaciones diferentes (la
primeraimplica que p, la segunda no) no pueden tener el mismo contenido
y, por lo tanto, no pueden ser idénticos. Si la teoria de Heal requiere que
consideremos el juicio (o la creencia) de que p como idéntico con el juicio
(o la creencia de que creo que p), entonces parece que la teoria no puede
ser correcta.

¢Es posible interpretar la teoria de Heal de tal manera que se eviten estos
problemas? Como vimos, Heal explica la idea central en la siguiente
oracién: “se trata de un juicio que, al representar el ego de cierta manera,
representa el mundo de cierta manera” (Heal 2003: 287). Eso lo podriamos
también entender de la siguiente manera: Sijuzgo “p” y si “p” implica “q”,
entonces, quiz4, se podria decir que al representar las cosas como siendo
p también las represento como siendo g. (Pero podria eso ser lo que Heal
quiere decir? Probablemente no, porque, primero, “Creo que p” no implica
“p”,ni”p” “Creo que p”; asi, la implicacién presupuesta por esta interpre-

“"_ " _r

taciéon no existe. Segundo, incluso si juicio “p” implica “4” no necesaria-
mente se sigue que, al juzgar “p” también juzgo “q”. Considerase: Yo
podria juzgar que algo es un circulo sin también ser dispuesto de juzgar
que se trata de un conjunto de puntos que estan equidistantes de un tinico
punto. Los juicios “p” y “q” son sucesos mentales distintos, incluso si la
verdad de uno implica la verdad del otro.

Una interpretacién mas prometedora es la que se sugiere a partir del
segundo pasaje de Heal que cité arriba: Las creencias “Creo que p” y “p”
son “dos aspectos” de un “estado continuo” que “es, ala vez, una aprehen-
si6n del ego y, al mismo tiempo, una aprehensién del mundo” (Heal 2003:
287). El término importante en esta explicacién es “aspecto”. Un solo
estado puede tener diferentes aspectos, los cuales no son idénticos entre
ellos. La creencia “p” y la creencia “Creo que p” son dos creencias distintas
y no idénticas, ya que tienen contenidos diferentes. Pero aunque no son
idénticos, podria ser que son aspectos distintos de un solo objeto (o estado)
—como el color y la textura de una hoja son dos aspectos distintos y no
idénticos de un solo objeto. Si formulamos la teoria de Heal usando la
nocién de aspectos, podemos abandonar la afirmacién problematica, se-
gan la cual la teoria correcta hace una “identificacion [...] entre la creencia
de que uno estd en cierto estado [intencional] y el estado mismo” (Heal
2003: 285). Mas bien, la teoria afirma que la creencia de segundo orden
(“Creo que p”) y la creencia (u otro estado intencional) de primer orden

(“p”) son diferentes aspectos de un solo estado.



86/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

Pero, icudl es este solo estado que tiene estos dos aspectos? La persona
que tiene las creencias, por ejemplo, tiene ambos aspectos: el aspecto de
creer “Creo que p”, y el aspecto de creer “p”. Pero la afirmacién de que las
dos creencias tienen una sola persona, como el mismo sujeto, no parece un
descubrimiento interesante y, al parecer, tampoco puede explicar por qué
la creencia de segundo orden es una creencia autoritativa. Mas plausible-
mente, Heal quiere decir que los dos juicios “Creo que p” y “p” son dos aspectos
de un solo juicio y que las creencias correspondientes son dos aspectos de
una sola creencia. Probablemente, el contenido del juicio y de la creencia
correspondiente seria una simple conjunciéon de los contenidos de los
juicios individuales: “py creo que p”. Eljuicio “p” es un “aspecto” del juicio
“py creo que p”; y el juicio “Creo que p” también es un “aspecto” del juicio
“p y creo que p”. Andlogamente, podemos decir que las creencias “p” y
“Creo que p” son “aspectos” de la (sola) creencia “p y creo que p”.

En esta interpretacién, la autoridad de la primera persona se debe al
hecho de que creencias de segundo orden no vienen “a solas”. Mas bien,
tal creencia siempre es s6lo un aspecto de un estado que también tiene,
como segundo aspecto, el estado que se auto-adscribe en la creencia de
segundo orden. Alguien que cree, “Creo que p”, en realidad cree “p y creo
que p”, por eso la creencia “Creo que p” no puede ser falsa.

Si esta es la interpretacién mas prometedora de Heal, no obstante surge
la siguiente pregunta: (En qué sentido es correcto hablar de una teoria
constitutiva de la autoridad de la primera persona? En la nueva interpre-
tacion no parece correcto afirmar que la creencia “Creo que p” constituye

"

la creencia “p”. Mas bien, la creencia “Creo que p” es parte de lo que
constituye la creencia “p y creo que p”. Asimismo, la creencia “p” también
es parte de lo que constituye la creencia “p y creo que p”. La creencia de
segundo orden y la de primer orden juntas constituyen el solo estado
intencional que tiene ambas creencias como aspectos. Parece, entonces,
que Heal estd equivocada en caracterizar su teorfa como una propuesta
que comparte con la de Wright su forma l6gica. De hecho, su teoria no es
constitutiva en el sentido en que se entienden normalmente las “teorias cons-
titutivas” de la autoridad de la primera persona.

3. Ala luz de un anélisis cuidadoso, mi segunda critica se convirtié en
una critica meramente terminolégica. Mi Gltima critica es més sustancial.
Suponiendo que Heal tiene razén en describir nuestras creencias autori-
tativas como parte de estados intencionales mas complejos, que incluyen
las creencias de primer orden que hacen verdaderas a nuestras creencias
autoritativas, ¢por qué somos autoritativos en formar estos estados inten-
cionales? En otras palabras, {por qué somos buenos en juntar creencias de
primer y de segundo orden en tales estados intencionales? ¢ Por qué somos
autoritativos en formar creencias del tipo “p y creo que p”? Para explicar
la autoridad de la primera persona no es suficiente mostrar que, en ciertas



FRICKE / PRIMERA PERSONA /87
circunstancias, las creencias “p” y “Creo que p” estan unidas en un solo
estado de la forma “p y creo que p”. Para explicar la autoridad también
tenemos que elucidar por qué somos mas exitosos en formar tales estados
que en formar opiniones acerca de las creencias de otras personas.

Wright afirma que existen juegos de lenguaje en los cuales los partici-
pantes conceden la autoridad de la primera persona. Pero Wright no
explica cémo es posible que existan estos juegos de lenguaje (y no otros
que conceden la misma autoridad a adscripciones de creencias a otras
personas). De manera similar, Heal afirma que existen estados intenciona-
les (delaforma “py creo que p”) que implican que el sujeto del estado tiene
la autoridad de la primera persona. Pero Heal no explica cémo es posible
que tengamos estos estados intencionales. El problema es el siguiente:
Supodngase que es muy dificil para nosotros formar estados intencionales
de la forma “p y creo que p”. Supdngase, ademas, que es mds dificil para
nosotros formar tales estados que formar opiniones correctas acerca de las
creencias de otras personas y que en muchas ocasiones fallamos cuando
intentamos formar tales estados. Quiz4 los estados que formamos cuando
fallamos tienen la forma “p y creo que q”. En este caso, Heal tendria razén
al decir que si un sujeto tiene un estado intencional de la forma “p y creo
que p” entonces necesariamente tiene una creencia de segundo orden
(“creo que p”) que es correcta. Sin embargo, en este caso, el sujeto no
gozaria de la autoridad de la primera persona o, por lo menos, no gozaria
de ella por las razones que da Heal. Porque en este caso el sujeto fallaria
en muchas ocasiones al formar estados de la forma “p y creo que p” y
formaria con mas facilidad opiniones correctas acerca de los estados
intencionales de otras personas. El problema con la propuesta de Heal es
que, al parecer, nada en su teorfa excluye el caso descrito. Me parece que
una explicaciéon completa de la autoridad deberia ser capaz de excluirlo.
Enlo que sigue, presentaré una manera de explicar por qué somos buenos
en formar creencias de segundo orden y mds autoritativos que en formar
creencias sobre las creencias de otras personas. Posiblemente, mis ideas
también servirian para complementar la propuesta de Heal.

5. CONCLUSIONES Y UNA OBSERVACION DE EVANS
¢Cuadles conclusiones debemos sacar de esta discusién de Wright y Heal?
Una posibilidad es la de mantener la idea de una teoria constitutiva de la
autoridad de la primera persona y tratar de modificar la teoria de tal
manera que evite las objeciones que he elaborado aqui. Se han propuesto
varias versiones de teorias constitutivas distintas de las presentadas aqui.
Shoemaker, por ejemplo, defiende una teoria constitutiva de corte funcio-
nalista (cf. Shoemaker 1990); Bilgrami sugiere una teoria constitutiva que
relaciona la autoridad con reacciones como el resentimiento (cf. Bilgrami



88 /LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

1998 4). Sin embargo, me parece que cualquier teoria constitutiva de la
autoridad de la primera persona tiene que responder a la siguiente inte-
rrogante: (Esla teoria capaz de caracterizar nuestras creencias de segundo
orden como autoconocimiento? Como expliqué anteriormente, me parece
que es dudable que un conocimiento puede ser constitutivo de su propio
objeto.

Para concluir, quiero sugerir que investiguemos una teoria no constitu-
tiva de la autoridad de la primera persona. Una teoria no constitutiva,
entre otras, es la que investiga la epistemologia de nuestro autoconocimien-
to (suponiendo que si tenemos tal conocimiento). Aqui la pregunta central
es: {Coémo adquirimos nuestro conocimiento de las propias creencias (y de
los demés estados intencionales) 5? La idea es que la epistemologia del
autoconocimiento puede revelar por qué disfrutamos de la autoridad de
la primera persona. Un buen punto de partida para tal teoria es, en mi
opinidn, la siguiente observacién de Gareth Evans:

Si alguien me pregunta ‘¢Piensas que va a haber una tercera guerra mundial?’,
para responderle, tengo que atender precisamente a los mismos fendmenos
exteriores que a los que atenderia si estuviera contestando a la pregunta
‘!Habra una tercera guerra mundial?” Me pongo en una posicién [apropiada]
para contestar a la pregunta de si creo que p al iniciar aquella operacién
(cualquiera que esta sea) para contestar a la pregunta de si p.

If someone asks me ‘Do you think there is going to be a third world war?’, I must attend,
in answering him, to precisely the same outward phenomena as I would attend to if I
were answering the question “Will there be a third world war?’ I get myself in a position
to answer the question whether I believe that p by putting into operation whatever
procedure I have for answering the question whether p (Evans, 1982: 225).

Evans nota aqui que al contestar la pregunta “¢Crees que p?”, no exami-
namos, en un acto de introspeccién, las propias creencias, sino considera-
mos la pregunta de primer orden “¢{Es verdad que p?” y, en caso de que la
respuesta sea positiva, procedemos directamente a contestar “Si, creo que
p”. La cita entonces describe una manera de formar verdaderas creencias
de segundo orden. Si descubro que es verdadero que p, entonces también
es verdadero que yo creo que p. Para formar la creencia de segundo orden
s6lo necesito retener el contenido de lo que he descubierto y prefijarlo con
“creo que ”. El resultado es una verdadera creencia de segundo orden:
“Creo que p”. Entonces, para formar verdaderas creencias de segundo
orden sé6lo tenemos que retener el contenido de nuestras creencias de
primer orden e integrarlo en creencias de segundo orden. ¢{Tenemos una
autoridad especial en hacer eso? Una manera de argiiir que si es apuntar
una analogia con inferencias. Para inferir de la primera premisa “p— q”y
de la segunda premisa “p” nuestra conclusion “g” tenemos que retener los



FRICKE / PRIMERA PERSONA / 89

contenidos de ambas premisas y remplear uno de ellos en la conclusién.
Nadie se sorprende de que generalmente podemos lograr eso sin proble-
mas. (Por lo menos en inferencias simples, no tendemos a equivocarnos
por no acordarnos bien de los contenidos de nuestras inferencias. En
general, nuestras falacias se deben a otras fallas, por ejemplo, a la idea de
que afirmar el antecedente constituye una inferencia valida.) Me parece
que nuestra autoridad para formar verdaderas creencias de segundo
orden (y hacer auto-adscripciones correctas de creencia) deberia ser la
misma que nuestra autoridad para retener los contenidos de premisas y
remplearlos en las conclusiones de nuestras inferencias. No hay duda de
que es més facil retener y remplear contenidos de esta manera que obser-
var el comportamiento de otras personas y sacar conclusiones acerca de
sus creencias. En consecuencia, tenemos una autoridad especial en auto-
adscribir las propias creencias .



90/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008
NOTAS

1 La critica mads tajante que se encuentra en la discusion sobre Wright es, en mi
opinién, la siguiente, elaborada por Barry Smith: Al parecer, podemos tener
estados intencionales como creencias sin saber que los tenemos. Wright mis-
mo reconoce que nuestras auto-adscripciones de creencia sélo son suficientes
para que tengamos la creencias adscritas, no son necesarias. Wright hace esta
calificacion para evitar un regreso al infinito. Si todos estados intencionales
fueron constituidos por la opinién de que los tenemos, entonces esta opinién
misma —que es un estado intencional— también deberia ser constituida por
tal opinion, etc. Pero si podemos tener estados intencionales sin saber que los
tenemos, {por qué es que en algunos casos los estados dependen de nuestras
auto-adscripciones (en el caso cuando tenemos conocimiento de ellos), pero
en otros casos no dependen de ellas (en el caso cuando no tenemos conoci-
miento de ellos)? Como dice Smith: “[E]n casos donde no tenemos autocono-
cimiento, la presencia en nosotros de los estados intencionales no se debe a
nuestros juicios acerca de ellos. (Por qué, entonces, deberia ser que en casos
donde s conozco mi propia mente mis juicios ayudan a determinar, o tal vez
constituyen, en cudles estados estoy? ¢Por qué es la presencia de estados
intencionales dependiente de mi juicio en un caso, pero no en el otro?” ([I]n
cases where we lack self-knowledge, the presence in us of intentional states owes
nothing to our judgements about them. Why, then, should it be that in cases where I
do know my own mind, my judgements help to determine, or perhaps constitute,
which states I am in? Why is the presence of intentional states dependent on my
judgement in one case, but not in the other? (Smith, 1998: 413f.))

2 No sabemos con la autoridad de la primera persona si lograremos cumplir con
nuestras promesas. Pero si sabemos con autoridad si prometemos o no.

3 Un ejemplo con una respuesta afirmativa seria mas apropiado para argiiir el
caso, ya que una respuesta negativa a la pregunta ¢Crees que hay orquideas
en la luna? puede tomar dos formas: (a) “No creo que haya orquideas en la
luna” o (b) “Creo que no haya orquideas en la luna”. Para comprobar que el
caso esta en conformidad con la teoria de Heal, tenemos que suponer que la
pregunta se contesta usando (b) que indica la presencia de una creencia
negativa y no la mera ausencia de una creencia como la indica (a).

4 Otra teoria interesante de corte constitutivo es la de Tom Stoneham. Al parecer,
Stoneham reversa la relaciéon de constitucion, afirmando que nuestras creen-
cias de primer orden pueden ser constitutivas de creencias de segundo orden
acerca de ellas. Cf. Stoneham 1998.

5Laexplicacién dela autoridad que Donald Davidson ha sugerido (cf. Davidson,
1984) también enfoca en la pregunta de cémo adquirimos nuestro conoci-
miento de los propios estados mentales. Pero no investiga cémo en realidad
adquirimos este conocimiento sino cémo podriamos obtenerlo. Eso provoca
una inquietud acerca de cudl es el estatus de tal teoria, a veces llamada
“trascendental”. Véase al respecto Fricke, 2007.

6 Una defensa de una teoria epistemolégica como la que he esbozado aqui
requiere mucho mas detalle. Teorfas similares (pero con un enfoque en la
justificacion de nuestras auto-adscripciones autoritativas) se encuentran en
Gallois, 1996, y Fernandez, 2003. Véase Zimmermann, 2004, para una critica
de Fernandez, 2003, y Zimmermann (en prensa) para una defensa de una
teoria constitutiva (aunque de forma diferente de Wright).




FRICKE / PRIMERA PERSONA /91
REFERENCIAS

Bilgrami, A. (1998), “Self-knowledge and resentment”, in C. Wright, et al. (eds.),
Knowing our Own Minds. Oxford: Oxford University Press, pp. 207-241.

Davidson, D. (1984), “First person authority”, Dialectica 38: 101-111 (reimpresién
en D. Davidson (2001), Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford: Clarendon
Press, pp. 3-14).

Evans, Gareth (1982), The Varieties of Reference. Oxford: Clarendon Press.

Fernandez, J. (2003), “Privileged access naturalized”, Philosophical Quarterly 53:
352-372.

Fricke, M. F. (2007), “Davidson y la autoridad de la primera persona”, Didnoia 52:
49-76.

Gallois, A. (1996), The World Without, The Mind Within: An Essay on First-Person
Authority. Cambridge: Cambridge University Press.

Heal, J. (2003), “On first-person authority”, in J. Heal, Mind, Reason and Imagina-
tion. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 273-288.

Shoemaker, S. (1990), “First-person access”, Philosophical Perspectives: Action
Theory and Philosophy of Mind (Nous Supplement) 4: 187-214.

Smith, B. (1998), “On knowing one’s own language”, in C. Wright et al. (eds.),
Knowing Our Own Minds. Oxford: Oxford University Press, pp. 391-428.

Stoneham, T. (1998), “On believing that I am thinking”, Proceedings of the Aristo-
telian Society 98: 125-144.

Wittgenstein, L. (1990), “Philosophische Untersuchungen”, in L. Wittgenstein,
Werkausgabe, vol. 1, Frankfurt/Main: Suhrkamp, pp. 225-580.

Wright, C. (1989a), “Wittgenstein's later philosophy of mind. Sensation, privacy
and intention”, Journal of Philosophy 86: 622-634.

Wright, C. (1998b), “Wittgenstein and the central project in theoretical linguis-
tics”,in A. George (ed.), Reflections on Chomsky. Oxford: Blackwell, pp. 233-264.

Zimmermann, A. (2004), “Unnatural access”, Philosophical Quarterly 54: 435-438.

Zimmermann, A. (en prensa), “Basic self-knowledge: Answering Peacocke’s
criticism of constitutivism”, Philosophical Studies.



