NATURALIZACION EVOLUTIVA
DE LA CULTURA.
TRADICION Y RESISTENCIAS DE
UN CONCEPTO ESTRUCTURANTE

JORGE H. FLORES TREJO

ABSTRACT. This text examines some classic supposition on the much-publi-
cized “ontological autonomy” of the human cultural condition, as well as its
relationship with the epistemic autonomy of anthropology as a science. Attri-
butions of Homo sapiens’ culturality, such as its holistic character, its extrasoma-
tism, its informational, ideational and symbolic self-transcendence, even its
implication in the evolutionary phenomenon of ethnogenesis, reveal part of
the theoretical singularity of anthropological thinking, particularly expressed
through the capital symbol of its disciplinary, discursive and intellectual iden-
tity: that of the concept culture.

KEY WORDS. Culture, ontology, symbol, anthropological heuristics, epistemic
anthropology, extrasomatic, ethnogenesis, human evolution.

Culture is a thing sui generis which can be explained only in
terms of itself.
Robert Lowie

But the human cultural world is not thereby free of the biological
world, and indeed human culture is a very recent evolutionary
product The fact that culture is a product of evolution does not
mean that each one of its specific features has its own dedicated
genetic underpinnings; there has not been enough time for that.
Michael Tomasello

ACERCA DE UNA ONTOLOGIA EVOLUTIVA DE LA CULTURA
¢Qué tipo de cosas son las cosas culturales?, {como se ajustan o encajan
en un mundo donde, con mayor facilidad, asimilamos la existencia de
moléculas, estrellas, rios, bacterias, poblaciones animales, corazones o
cerebros?, o bien, ¢(c6mo se localizan en el tiempo o el espacio?, (a qué leyes
causales obedecen? Tales son exactamente el tipo de preguntas ontoldgicas

Programa de Posgrado, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas - Facultad de Filosofia y
Letras, Universidad Nacional Auténoma de México./ erato_07@hotmail.com

Ludus Vitalis, vol. XVI, num. 29, 2008, pp. 127-142.



128/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

con las que Dan Sperber emprende su examen naturalista de la cultura
(1996, pp. 9-12). Cuestiones tan abstractas y filoséficas como son las onto-
l6gicas, nos dice, tienen implicaciones préacticas para la investigacién
antropolégica, sobre todo ante problemas como los de su autonomia, de
su materialidad y constituciéon; mas atin, implicaciones sobre las perspec-
tivas paleoantropoldgicas de su origen y de su naturaleza especificas, me
atreveria a pensar.

Amén de las diversas realidades que ha podido llegar a situar y dimen-
sionar, a referir, o al menos evocar, “cultura” es, y seguira siendo, una idea
cuyo elevado (quizé incluso excesivo) poder sugestivo en la antropologia
se ha hecho directamente proporcional a su dificultad para delimitaciones
tedricas suficientemente estables, a la vez que heuristicamente ! flexibles.
Se trata del concepto ejemplar de la afirmacién de que, especialmente en
la antropologia, practicamente ninguna definicién es compartida —a di-
ferencia de otras disciplinas— por todos sus practicantes (cf. Sperber op.
cit. pp. 10-16). Situacién que obviamente no puede ser ni accidental ni
inocua puesto que, de hecho, los momentos iniciales de su formalizacién,
digamos que como un concepto propiamente cientifico, coincidirian con
una inmediata e incontrolada proliferacion de las acepciones mas hetero-
géneas y hasta excluyentes entre si; para algunos esta es la principal
“paradoja epistemolégica” de la antropologia en general (Paris 1998).

Por supuesto que lo comprometedor de la presencia del concepto en
cualquier discurso, objetivacion estratégica o posicionamiento tedrico, se
debe en buena medida a la preminencia atin vigente de sus primeras
atribuciones o nociones fundadoras (Pyysidinen 2002); una especie de
tradicion heredada desde donde —explicita o implicitamente— habra de
partir todo replanteo de las visiones especialmente antropoldgicas sobre
la condicién humana: “in explanatory importance and in generality of
application it [culture] is comparable to such categories as gravity in
physics, disease in medicine, evolution in biology” (ibid. p. 170), declara-
ban ya en 1952 A. Kroeber y C. Kluckhohn.

Suponiendo que damos por bueno que, en efecto, “cultura” es a la
antropologia lo que “evolucién” es para la biologia (como realidades a
explicar, si, pero sobre todo como representaciones explicativas por via de su
categorizacion), hablar entonces de una “evolucién de la cultura” supon-
dria, al menos en principio, una trascendencia disciplinaria mutua entre
aquellas dos ciencias (y otras mas inevitablemente), es decir, no menos que
la trascendencia necesaria para poder situar a la cultura dentro del orden
general de las cosas. Aunque mas bien deberiamos decir de las cosas vivas,
sobre todo porque desde hace ya mucho tiempo que estamos convencidos
de que la totalidad de los seres vivos poseen un principio supremo de
unidad y comprension, es decir: la evolucién. Exactamente la razén para
poder aceptar sin mayores reservas ese famoso dictum de T. Dobzhansky,



FLORES / NATURALIZACION DE LA CULTURA / 129

de que “nada tiene sentido en biologia si no es a la luz de la evolucion”.
Nada tendria, pues, sentido —ni explicacion— de frente a la condicién
cultural humana, si no es a la luz de la evolucién; asuncién, empero, tan
necesaria como problematica.

En efecto, es justamente ante esa doble trascendencia, mas que en
ninguna otra parte, donde la llamada “paradoja epistemoldgica” se renue-
va y amplifica. Veamos un ejemplo.

Resultan por demas reveladores los presupuestos, tendencias, asuncio-
nes y prioridades subyacentes a las diversas criticas confrontadas a cierta
propuesta —de algtin modo representativa— por naturalizar el concepto
de cultura; me refiero a la perspectiva evolutiva de cultura debida a C.
Boesch y M. Tomasello (1998, pp. 603-611). Para ellos, la cultura humana
no seria sino una variante de la cultura primate; una “estrategia adaptati-
va” basada predominantemente en un conjunto variado y complejo de
procesos de transmisién social desde un tipo de aprendizaje fundamen-
talmente imitativo, mismo que posibilita, de forma singular en nuestra
especie, la acumulacién de modificaciones a través del tiempo (en forma
o al menos en grado inédito en cualquier otra especie viva), como condi-
cién del principio llamado “efecto trinquete” (ratchet effect), a saber: “in-
deed, the most distinctive characteristic of human culture evolution as a
processis the way that modifications to an artifact or a social practice made
by one individual or group of individuals often spread within the group,
and then stay in place until some future [...] make further modifications—
and these then stay in place until still further modifications are made”
(Tomasello 1999a, p. 512).

Por lo mismo, segin ambos autores, las diferencias entre la cultura
humana y la del chimpancé no deberan ser soslayadas. Se trata de dife-
rencias que, a juicio de ambos, iluminan nuestra compresién de las nuevas
trayectorias y potencialidades de la evolucion cultural basada en el su-
puesto trinquete acumulativo. Si bien la cognicién humana no es sino una
forma especifica de la cognicién primate —reconocen por su parte—
diferencias tan grandes como las determinadas por el lenguaje humano,
sus alcances temporales y su poder para transmitir “diferentes tipos de
informacién”, pero fundamentalmente una capacidad incomparable de
“metacognicién 2” —como principalmente lo enfatiza Tomasello (1999,
p- 201)— hacen de la condicién cultural humana una tendencia u opcién
evolutiva especial por derecho propio.

Ahora bien, serd justamente desde una concepcién como la anterior que
resultaran inducidas las mas inconciliables criticas y atribuciones. (Se diria
que no puede ni debe ser de otro modo, aunque dar por existentes o
incluso inevitables determinados hechos o realidades no supone com-
prender sus condiciones y, mucho menos, sus posibles implicaciones.)



130/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

En efecto, a partir de tal concepcién, un psicélogo —Bennet Galef—
considera que atribuir cultura a los chimpancés resulta demasiado gene-
roso, pues basandose en evidencias halladas principalmente por J. Goo-
dall, se encuentra convencido de que todavia no sabemos de nada
realizado por los chimpancés en la vida silvestre que no pueda ser hecho
por medios y capacidades puramente individuales (o sea, independientes
de la transmision social y la cultura acumulativa), motivo por el que puede
concluirse sin reservas que, en millones de afios de existencia, la especie
Pan troglodytes “have not ratcheted any behavior to a level where the
cumulative effects of culture are obvious” (Boesch y Tomasello 1998, p. 606).
Como contraparte: para un influyente primatélogo —W. C. McGrew— la
definicién de donde se ha partido en realidad subestima las habilidades
culturales, no sélo de chimpancés sino incluso de los macacos, especies
para las cuales resulta verosimil una biisqueda mas sistematica de cultu-
ralidad justo en los términos de “accumulation of modifications over
generations in the direction of greater complexity” (ibid. p. 608).

Desde otro lado, y ante la misma definicién, el antropdlogo Tim Ingold
sostiene que hablar de cultura como un mero proceso de “transmisién” es
limitarla a un enfoque tan simplificador como reduccionista, tanto en un
sentido biolégico como uno psicolégico: ni los organismos vivos son
vehiculos para la propagacion de la informaciéon que configura los com-
portamientos, ni los mecanismos psicolégicos de transmisién son debida-
mente representados por via del “modelo xerox” del comportamiento (o
sea, el dudoso supuesto de que cada componente ejemplar de una practica
tradicional, nos dice Ingold, resulte derivado de una plantilla o copia
maestra dentro de la mente de los individuos): “To my mind [...] culture
isnotabout the transmission but about generation of knowledge”, y puesto
que toda imitacién supone el proceso generativo de la improvisacién,
“there is no difference between learning culture and creating culture” (pp.
606-607). Mas atin, su iniciativa antirreduccionista le lleva a una visiéon de
la cultura en términos de algo asi como un universo de facultades y
habilidades encarnadas, como un conjunto de accién y de percepcion, y
no como fragmentos transferibles de informacién en abstracto. Con todo,
la probadamente fértil concepcién de Boesch y Tomasello parece poder
inducir, en cierto modo, criticas opuestas; es el caso de Richard Byrne (otro
psicélogo) quien considera que distinguir analiticamente los procesos
cognitivos de los culturales tan solo complica mds la comprensién de una
unidad funcional y estructural de ambas dimensiones, puesto que, com-
prender cémo es el aprendizaje social de los animales al tratar con los
problemas fisicos de su medio, no puede ni debe diferenciarse de com-
prender como los animales “entienden y representan el mundo”. Como si
no bastara —comentan los autores de cuya definicion hemos partido—
tampoco faltan quienes llegan a sugerir la existencia de “cultura” en



FLORES / NATURALIZACION DE LA CULTURA / 131

insectos y aves, o bien todo lo contrario, los que de plano la restringen a
especies poseedoras de lenguaje (en su acepcion antropolégica, claro).

Tan evocadora, pues, como conceptualmente irreductible, no es dificil
entender por qué hoy y siempre la nocién de “cultura” no sélo haya
acabado por convertirse en un viciado y hasta promiscuo lugar de signifi-
cados (quizés incluso un tipo de “presencia ausente” cuando de operativizar
se trata), sino que también, con seguridad, constituye el contenido cuyo
poder estructurante, nos ensefia la verdadera naturaleza gnoseologica del saber
antropoldgico: sus potenciales de atribucion, de relacién y representacion;
sus presupuestos ontoldgicos y reciprocamente sus condiciones y obsta-
culos epistemoldgicos: la dialéctica misma de todo su conocimiento.

Por eso mismo es que no podria haber intento alguno de reformulacién
de su contenido que no acabara consecuentemente (en el mejor de los casos)
por comprometer la totalidad de las relaciones conceptuales de cualquier
teoria sustantiva y por ende de toda posicién teérica. Dicho sea de paso,
podriamos considerar que, por ejemplo, si se estd a favor de una causacion
estructural e inteligible y en contra una reificacién idealista de cultura, o
bien contra el mero supuesto de la diversificacion de la vida social humana
per se, las premisas expresamente materialistas de la arqueologia social
iberoamericana harian consecuentemente de la nocién “cultura” una dimen-
sién relativa, no una entidad holistica ni auténoma; esto es, una nocién en
plano emergente de sintesis dialéctica de las formaciones sociales, mas que
esa seductora trivialidad pastelera de equipararla con una totalidad om-
niabarcadora de los actos, conductas o productos fisicos e “inmateriales”
adquiridos por el hombre en sociedad (cf. Bate 1978; Terrazas 2001).

Puesto que no todos los conceptos pueden tener esa misma dimensién
sintética, incluso autoldgica, respecto de su origen (cualidad secundaria o
“colateral” de su funcién representacional primaria), ni acaso todas las
disciplinas cientificas esa autoexpresividad en sus representaciones, es asi
quelaidea de una marca de factura sui generis resulta mas que mera verdad
de Perogrullo: “Por sus significados les conoceréis”, diriase de cada ciencia
en particular.

En efecto, aunque resulta innegable que nunca acabaremos de ser lo
suficientemente conscientes del origen de muchas de nuestras ideas 4, a
menudo, algunas de ellas y especialmente determinadas figuras de la
ciencia pueden llegar a revelarnos, a decirnos tanto (incluso mas) sobre el
pensamiento o el contexto desde el que han sido concebidas o manipula-
das, como sobre el (méds o menos remoto) referente del que buscan ser su
funcién representacional —o sea, ese universo, dimension o realidad huma-
na que pretende definir y hacer comprender en el caso de la idea de
cultura; dicho de otro modo, dicen no menos sobre el tipo pensamiento
representador que sobre la realidad representada.



132/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

“POR SUS OBSTACULOS (EPISTEMOLOGICOS) LE CONOCEREIS”
Con todo, resulta interesante suponer que la enrarecida semantica del
término pueda revelarnos, sintomaticamente, susceptibilidades antropo-
légicas muy importantes. Es claro que el propio caracter, por demas
debatible, de nuestra ideas de singularidad o, mas grave atn, de “exclusi-
vidad” como especie sapiens, encierra una buena fertilidad interrogativa y
de significados subyacentes; una que inevitablemente potencializa cierta
“recursividad epistémica” de manera notable (potencial altamente varia-
ble entre los diferentes problemas de la investigacion cientifica) y que,
principalmente en este caso, dimensiona ese supuesto objeto de exclusivi-
dad (el factor-cultura) hasta el espacio intimo de sus manipulaciones
representacionales. Asimismo, “por sus obstaculos (epistemoldgicos) le
conoceréis”, pues es un hecho que el potencial recursivo de ciertos objetos
en ciencia es tan variable como (o quiza directamente proporcional a) Ia
resistencia de los significados a las propiedades intrinsecas de sus referentes.
Mas facil de entender que de aceptar, puede decirse desde muy diversas
perspectivas que siguen y seguirdn existiendo motivos para suponer que
la cultura —refiriéndome a su faceta humana— no deja de revelarnos
importantes caracteristicas que por si mismas o como totalidad hacen de
plano insoslayable el problema paleoantropolégico de la naturaleza y
génesis de la “singularidad” de nuestra especie. Caracteristicas tinicas que
acarrean serios problemas para practicamente todos los modelos de inter-
pretacion evolutiva actuales. Recientemente, el primatélogo de Leipzig,
Ch. Boesch, por ejemplo, ha buscado deshumanizar —por decirlo de algin
modo— tres “requisitos minimos” estrechamente interrelacionados y ne-
cesarios para dar por humano un nivel dado de culturalidad, a saber:
transmision social; distintividad entre grupos, y contenidos simbélicos
compartidos (véase Janson y Smith 2003). En general, presunciones de
singularidad que, aunque ya no deberia hacernos pensar siquiera en algin
tipo de “inconmensurabilidad ontoldgica”, si empero, en cualidades o
caracteristicas tan condicionantes o “espinosas”, como las reconoce M. V.
Flinn 5 (1997), que podrian ser:

1. Su condicién de “omnipresencia” dentro

de la existencia biosocial humana.

Ante las diversas manifestaciones concretas y singulares de esa dimension
fenoménica humana que es la cultura, se ha llamado la atencién (v. gr.,
Paris 1998) acerca de su caracter globalizador o totalizante realmente
exclusivo de nuestra especie; esto es, un “holismo cultural” que, como
dimensioén de la vida humana, atraviesa o involucra virtualmente todos los
niveles de las vivencias corporales, de las adecuaciones conductuales, de
los contenidos cognitivos y de las practicas sociales humanas. Se trata de
una culturalidad omnipresente que discurre o abarca desde las necesida-



FLORES /NATURALIZACION DE LA CULTURA / 133

des que conciernen a nuestra pura corporeidad, hasta la meta-factica
cognitiva mas abstracta y autorreferencial (Flores 2002), necesidades todas
ellas que pueden originarse —dijera Marx— “tanto en el estémago como
en la fantasia”.

Quizas el aspecto de esta naturaleza o condicion omnipresente de la
cultura que mas ha atraido recientemente la atencién sea el relativo al
holismo cultural de la cognicién humana, es decir, el reconocimiento de como
la consabida variedad cultural entre los pueblos, posibilitada por una
debatida “unidad psiquica” humana, a su vez condiciona la totalidad de
los aspectos del pensamiento y virtualmente de todos sus productos
representacionales posibles (véase, e. gr., Sperber y Hirschfeld 1999).

2. Su naturaleza “informacional” y de transmisién auténomas.

De una u otra forma, muy diversos y complejos estudios (v. gr. Boyd y
Richerson 1985; Durham 1991; Dawkins o Blackmore 2000; Rindos 1985;
Sperber 1996; Tomasello 1999b, por sélo mencionar los mas conocidos) han
venido insistiendo desde hace ya tiempo que la cognicién humana alcan-
z0, evolutivamente, potenciales estratégicos y/o predisposiciones para el
aprendizaje que facilitarfan la adquisicion de conocimientos, précticas,
creencias, comportamientos y representaciones “adaptativas” o ambien-
talmente atiles (cf. Henrich y McElreath 2003). Incluso, y a raiz de las
criticas contra la sociobiologia y su reduccionismo genético del comporta-
miento cultural, los esfuerzos por relacionar evolutivamente el cambio
genético con el cambio cultural, aparecen realmente esfuerzos por divor-
ciarlos, por explicar la forma y las condiciones en que los genes y el
comportamiento cultural han venido a desacoplarse en la historia evolu-
tiva propia de nuestra especie; un “desacoplamiento” que esencialmente
ha sido identificable como la expresién par excelence del surgimiento de la
cultura y sus condiciones de autonomia (véase Alexander 1979). Una
autonomia basada, esencialmente, en el aprendizaje social: patrones de
comportamiento, y sus manifestaciones en calidad de informacién o bien
de artefactos, son asi socialmente transmitidos y no genéticamente deter-
minados o meramente supeditados a condiciones ambientales particula-
res (Janson y Smith op. cit.).

Lo verdaderamente decisivo de tales potencialidades de transmision de
rasgos y caracteristicas culturales se debe a los niveles y condiciones
—evolutivamente inéditos— de autonomia alcanzados respecto de esos
“primeros replicantes” (como diria Dawkins) que llegarian originalmente
a constituir los genes en la historia general de la evolucién.

3. Su condicién y sus alcances esencialmente “extrasomaticos”.
Desde su primera “puesta en perspectiva”, explicita con L. White hacia el
ano de 1959, la idea de una extrasomaticidad fundamental o constitutiva



134/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

de la cultura ha tendido a asumir que tanto ideas y actitudes, como actos
publicos y cualesquiera tipos de herramientas o artefactos son materiali-
zaciones del trabajo humano que constituyen de modo necesario cosas y
eventos primeramente dependientes de la simbolizacion y, asimismo,
deberan ser comprendidos dentro una realidad extrasomatica, esto es,
como una clase distinta de fendmenos en el reino de la naturaleza. En palabras
de White: “real things and events in the external world which are distin-
guishable as a class by being dependent upon symboling, and which may
be treated in a extrasomatic context, and I have called these things and
events culture” (1959, p. 239).

4. Su condicién “ideacional” y su fundamento

en la arbitrariedad y autotrascendencia del simbolismo.

Diversos autores (v. gr. Noble y Davidson 1991; Durham 1991; Deacon
1997; Chase 1991; Byers 1994) coinciden en direccién a concepciones
fundamentalmente “ideacionales” y simbdlicas de la cultura para efectos
de su comprension evolutiva. Mediante una apelacion explicita a Marshall
Sahlins (segun el cual en todos los asuntos humanos existe una arbitrarie-
dad motivacional del signo social que es paralela o0 mas bien debida a la
famosa arbitrariedad referencial del signo lingiiistico saussureano), Wi-
lliam Durham, por ejemplo, puntualizara que la mayor insuficiencia ex-
plicativa de la sociobiologia clasica ante el asunto de la evolucién de la
cultura serfa el soslayo de su mas basica y exclusiva propiedad, o sea su
condicién como fendmeno ideacional compartido, o realidad conceptual
dentro de la mente humana en tanto que cuerpo de informacién publica
y prescriptiva del comportamiento.

Asunciones semejantes (sobre algo que me atreveria a llamar “metabo-
lismo simboélico de la cultura”) forman parte de toda una tradicién de influ-
yentes atribuciones inspiradas, de hecho (al menos en el caso de Durham),
en la idea —tipicamente geertziana— de la cultura como la “fébrica de
sentidos y significados”, o bien en las asunciones como la del mismo
Sahlins, de que “arbitrariness of the symbol is the indicative condition of
human culture [...] the creation of meaning is the distinguishing and
constituting quality of men” (en Durham op. cit. p. 6). Trascendiendo
nuestros cerebros animales, los bordes de los procesos cognitivos se ex-
pandirian en entidades externas, en niveles almacenables de sentido, de
representacionalidad culturalmente asumidos y posibilitados, o como
apunta Dan Dennett: “la circulaciéon en el mundo abstracto multidimen-
sional de las ideas es sencillamente imposible sin una inmensa reserva de
marcas moviles y memorizables que puedan compartirse” (1996, p. 174).

Mas atn, ante el virulento problema de los origenes del comportamiento
humano moderno, una influyente tendencia paleoantropolégica asume que
el “criterio clave” para el reconocimiento de aquellas capacidades compor-



FLORES /NATURALIZACION DE LA CULTURA / 135

tamentales inéditas no sélo consiste en la atribuciéon de “pensamiento
simbdlico”, si es que éste se entiende como mero producto o un efecto
evolutivo, “but the use of symbolism to organize behavior [...] that allow
for material and information exchange and cultural continuity between
and across generations and contemporaneous communities [...] the most
significant bio-behavioral evolutionary event in the history of our species” (Hens-
hilwood y Marean 2003, pp. 635, 644; cursivas mias). Mdas alla de una
transicién evolutiva representada por una especie “plenamente cultural”,
advierten los autores, se trata mds especificamente de una condicién
evolutiva entendida como “comportamiento sapiens plenamente simboli-
co”. Como apunta también el arquedlogo sudafricano Lyn Wadley (2001),
definir evolutivamente algo como el comportamiento moderno depende
no tanto de entender la capacidad para pensar por medio de simbolos,
sino de cémo exactamente son éstos usados, sine qua non, para organizar
el comportamiento: “Once behavior became symbolically organized, mo-
dern traits probably progressed rapidly because the concept of using
symbolism to organize behavior can quickly be adopted in all forms of
culture” (pp. 206-207).

Desde estas perspectivas, la atribucién del factor-simbolo habra de
resultar taxondmicamente especifica, es decir, que sélo la especie homini-
da sapiens ha sido inequivocamente capaz de crear algo que es llamado
“culturas simbdlico-ideacionales” soportadas necesariamente por un len-
guaje oral plenamente articulado (véase, v. gr., d'Errico et. al. 2003).

5. Su asociacién y/o identificacién con la emergencia

de propiedades “diacriticas” intergrupales o de “etnogénesis”.

Desde diferentes premisas, perspectivas u objetivos, se ha llegado a vin-
cular el potencial de la culturalidad humana con el fenémeno de la
evolucién de los “marcadores étnicos”. A manera de ejemplos: a) en
términos de cémo la etnicidad provee evidencias de la manera en que la
adaptacién orgénica funcional y procesos simbdlicos particulares en cier-
tas poblaciones se han entrelazado profusamente en la evoluciéon de
ciertos linajes hominidos, algo que permite suponer que la seleccién
natural habria venido favoreciendo mecanismos de transmisiéon cultural
que darian origen a diferencias interétnicas susceptibles de maximizar un
ajuste adaptativo en ambientes variables (véase, Boyd y Richerson 1987);
b) en términos de cdmo la cultura resulta de la “singularizacién fenomé-
nica” necesaria de la dialéctica histdrica de las formaciones sociales (Bate
1978); c) asimismo, de cémo la organizacién modular de las habilidades
cognitivas humanas ha favorecido la recurrencia, variabilidad y estabili-
dad transcultural de un amplio rango de representaciones culturales o, en
otras palabras, como la existencia y permanente diversificaciéon de las
culturas humanas es resultado de nuestras capacidades cognitivas “espe-



136/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

cie-especificas” (Sperber y Hirschfeld 2004). También, d) se ha buscado
identificar el momento evolutivo de la “etnogénesis”, especificamente,
relacionando sus referentes o indicadores operacionales con la llamada
“revolucién del Paleolitico Superior”, manifestaindose arqueologicamente
como la autocreacién cultural dependiente de sentidos diacriticos de las
identidades intergrupales mediante comunidades simbdlicas definidas y
autorreferenciales, es decir, mediante diferentes materializaciones entre
un grupo y otro: variantes intrinsecamente significativas en précticas
funerarias explicitas, en objetos para el rito y la magia, en formas estilisticas
con funciones o contenidos equivalentes o en expresiones plasticas y
figurativas sobre composiciones y temas comunes —como en los casos del
“arte rupestre” o el de las “venus gravetienses”, por ejemplo:

One of the most striking and unusual features of the human species is that it
is subdivided into ethnic groups [..] people identify themselves, and are
identified by others, as members of an ethnic group based on a set of culturally
transmitted characters. Some of these traits, such as language, dress, style,
ritual and cuisine, appear to be arbitrary symbolic markers of ethnic affiliation
[...] in way that could not be predicted from fitness maximization alone (Boyd
y Richerson 1987, p. 66).

(AUTONOMIA ONTOLOGICA O EPISTEMICA DE LA CULTURA?
UN DOBLE CONDICIONAMIENTO

Presupuestos como los anteriores estimulan la recomprensién de una
persistente y significativa tradicién antirreduccionista de la antropologia
(ante esa especie de patrimonio epistémico que es el objeto-cultura); mas
concretamente, deberia quiza de decir que se trata de un tipo de antirre-
duccionismo biopsicoldgico 6. Por ejemplo, Jean Gayon (2005, pp. 147-148)
al examinar ciertas condiciones de resistencia contrapuestas a los progra-
mas de coevolucién biolégico-culturales (para los cuales, segtin €l, la idea
de “evolucién cultural” es realmente tomada en sentido literal), atribuye
a Lévi-Strauss la denuncia de que la evolucién biolégica y la evoluciéon
cultural constituyen realmente una nueva dualidad que ha venido a
suplantar, esta vez desde las ciencias evolutivas modernas, al viejo proble-
ma filos6fico mente-cuerpo.

Segtn el ya citado antropdlogo evolutivo de la Universidad de Missouri,
Mark V. Flinn (op. cit.), ha sido desde los enfoques tradicionales de orden
semidtico, funcionalista o estructuralista de la antropologia clasica (entre
lo que incluye a autores como Boas, Durkheim, Kroeber o White), que la
“cultura programa a la mente” y evoluciona en términos sui generis, en
buena y “misteriosa” medida, independiente de niveles biolégicos y psi-
colégicos.



FLORES / NATURALIZACION DE LA CULTURA / 137

Resulta muy importante constatar que la “cultura” —dentro de los méas
modernos enfoques evolutivos— constituye hoy mas que nunca un prin-
cipio de unidad clave para pensar sobre los procesos mentales y de
informacién involucrados en la adecuacién de la conducta a requerimien-
tos adaptativos; no obstante, sigue siendo necesario (y por motivos que
siempre merecera la pena aclarar) dejar bien claro, tal como lo hace el
propio Flinn, que puesto que la cultura se halla finalmente enraizada en
la neurobiologia, no puede ni debe haber bases para tratar a los fenémenos
mentales, por ende culturales, de forma diferente a otros aspectos de la
vida (op. cit. p. 38). Tal es la necesidad, asimismo, para la naturaleza cuasi
retérica de preguntas como: “Does the fact that culture is at least partly
mental to remove it from the realm of organic evolution?”, o bien, “Is there
a fundamental difference between mental phenomena that are based on
‘information” and phenomena that are based on some physical form or
structure?” (ibid.).

Esta condicion retdrica en realidad sélo es aplicable a la primera de las
preguntas; nos permite —o mejor dicho, nos obliga a— inferir una res-
puesta necesariamente antidualista, es decir, que no: que cualesquiera que
parezcan ser sus resistencias ontolégicas (tales como las arriba esbozadas),
la cultura no puede y no debe ser removible del reino de la evolucién
orgénica; una respuesta que (justo por ser negativa e innegociable) abrira
muy interesantes posibilidades para salvar alternativamente (esto es, evo-
lutivamente) la respuesta a la segunda de las interrogantes, es decir, la
diferencia entre los fenémenos de la informacién, por un lado, y de las
formas fisicas de la cultura, por el otro (ambos igualmente materiales);
donde sélo los primeros pueden ser comunicados, dice Flinn. Asi, la
transmisién y replicacion de las ideas con independencia de una repro-
duccién fisica seria la base tanto para las teorfas tradicionales de la cultura,
apunta el autor, como para los modelos basados en la herencia dual
(genes-cultura) o de un tipo de seleccionismo cultural darwiniano, a pesar
de que las primeras teorias no llegasen explicitamente a especificar los
mecanismos exactos por los que los rasgos y caracteristicas culturales
cambian en frecuencia y llegan por ende a evolucionar.

Tan sutil y resistente, como antigua y multiforme en cada pliegue,
textura y relieve, en cada accidente y estrato de la “geografia intelectual”
de la antropologia, la cultura humana, y sus formas y condiciones de
resistencia a la reduccién naturalista, se mantiene reverberante aquella
comprometedora atribucion que Robert Lowie hiciera en el yalejano 1917,
seglin la cual, “culture is a thing sui generis which can be explained only
in terms of itself” (citado por White op. cit. p. 239). No es dificil entender
que, en cierto modo, negar toda forma de autonomia ontoldgica a la
cultura quizas supondria arriesgar la autonomia epistemoldgica de la antro-

pologia.



138/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

Me parece que una critica referencial a la pretension de “biologizar” los
dominios socioculturales encontraria precedentes ejemplares —y en bue-
na parte vigentes o actualizables— en aquella impugnacién antropolégica
que Marshall Sahlins hiciera en 1976 a los usos y abusos de la biologia o,
mejor dicho, a un verdadero reduccionismo chauvinista culminante en la
Nueva Sintesis de E. O. Wilson. Para Sahlins, “el razonamiento sociobio-
16gico que va dela filogenia evolutiva a la morfologia social se ve interrum-
pido por la cultura” (1982, p. 22). Dimension critica de una irreductible
indeterminacién (sita entre los impulsos naturales bésicos y las estructuras
socioculturales), de liberacién simbdlica y, sobre todo, de poder causal sobre
toda base biologica, la cultura como “cosa-en-si” es ante todo una creacién
humana distintiva y una constitucion social auténoma de significados,
opina Sahlins.

El principal abuso, segtin él, era claro: Deus ex machina, o sea, la seleccién
natural en la sociobiologia, pasé de ser una idea relativa a la reproduccion
diferencial que opera necesariamente sobre cambios genético y ambienta-
les al azar, a convertirse en el recurso clave para sostener una idea franca-
mente metaférica, como es la de una optimizacién y automaximizaciéon
egoista de fenotipos individuales por si, para si y desde si mismos (la
metéfora econdmica, dice Sahlins, del individualismo emprendedor). Lo
que en efecto nunca perdoné a esta cadena de causacion biolégica —ori-
ginada en el imperio del gen— fue relegar a la cultura a mera materializa-
cién pasiva de predisposiciones naturales. “Como la astucia de la razén de
Hegel [comenta al final de su breve aunque ltcida critica], la sabiduria del
proceso cultural consiste en poner al servicio de sus propias intenciones
sistemas naturales que tienen sus propias razones” (ibid. p. 93).

Al defender la autonomia de lo cultural, visiones antirreduccionistas
—como la de Sahlins— en realidad podrian estar argumentando a favor
la autonomia intelectual de la antropologia: una ciencia autébnoma para
un “reino” auténomo; iniciativa tan actual, como intransparente atin en
sus condiciones y obstaculos, en sus resistencias y motivaciones histdricas
y filos6ficas més profundas.



FLORES /NATURALIZACION DE LA CULTURA / 139

NOTAS

1 Me refiero a la parte de las estrategias problematizadoras de la ciencia, es decir,
al conjunto de condiciones racionales para la postulacion de objetos pertinentes de
rexaminacion a la luz de una posicién teérica definida. Desde su identificacién
socratica, la heuristica (un ttil concepto a menudo trivializado en un socorri-
do y “sonoro” cliché) constituye el ejercicio inventivo, pero controlado de
preguntas, de objetivacién y/o tematizaciéon como vias de posicionamiento
tactico ante determinados estados del conocimiento previamente alcanzado
y susceptible de avance, reorientacién y critica.

2 Al menos este autor la concibe basicamente como la facultad, no necesariamen-
te de caracter modular especializado, segtin la cual somos capaces de compren-
der a nuestros conespecificos como seres, 0 mejor dicho como agentes mentales
e intencionales comparables al propio self. Es decir, seres poseedores de repre-
sentaciones o estados mentales y disposicionales mas o menos influibles que
condicionan la totalidad de la conducta; presunciones meta-cognitivas (o sea,
cognicion de la cognicién) que nos permitirian (en principio sélo a la especie
sapiens inequivocamente, reconoce el autor) comprender, predecir e influir
sobre la intencionalidad de cada conespecifico (Cf. Tomasello 1999b, pp.
205-206).

3 Esto es: lo que sea que logra definir, en cierto modo, expresa una forma de su
propia realizacion en el acto mismo de ser definido. Esta recursividad resulta
interesante para el programa que el filésofo Chistophe Heintz (2004) llama
“antropologia cognitiva de la ciencia”, la cual se propondria estudiar la forma
en la cual los “aparatos mentales” de la ciencia permiten la produccién de
“fenémenos culturales” especificos hallados en la historia de las ciencias, y
reciprocamente, entender como el “ambiente cultural” especifico generado
por la ciencia misma constrifie o da forma a los procesos mentales (exacta-
mente como los de definir).

4 Era ]. Fodor quien argumentaba que, para el pensamiento y razén cientificos,
practicamente cualquier imagen o intuicion pueden llegar a hacerse relevan-
tes para sus t6picos de investigacién y, mas atin, casi cualquier proposicién
puede llegar a compatibilizarse con sus razonamientos. Se trata de niveles de
flexibilidad y contingencia en virtud de los cuales, reconocia “renders the
cognitive processes involved [en la génesis de las representaciones cientificas]
untraceable” (en: Heintz op. cit, p. 399).

5He utilizado, a manera de guia o referente, la identificacién que hace este autor
de ciertas cualidades excepcionales de la cultura humana, sobre todo, con el
proposito de poder ofrecer una delimitacién basica y preliminar propia en lo
relativo a tales supuestos atributos de excepcionalidad; una delimitacién
basada en diversos autores que considero esenciales de relacionar para poder
dar precedente y contenido a tales presunciones sobre la “culturalidad sa-
piens”.

6 En cierto modo, una conviccién expresable bajo la forma de “asunciones
silenciosas” de niveles ontolégicos auténomos. Una situacién delicada que,
por lo general, ni siquiera ha hecho necesario llegar a metafisicas dualistas
(ergo idealistas) declaradas, o siquiera filoséfica e histéricamente conscientes
(pensando sobre todo en la persistencia —sutil, multiforme o insospechada—
del pasado practicamente en cualesquiera de nuestras ideas actuales). Mucho
antes de la aparicién de cualquier actitud antropolégica sensu lato, ya en el
siglo XVII el jurista aleman Samuel von Pufendorf no sélo hacia atribuciones



140/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

valorativas sobre la cultura (como la oposicion status naturalis vs. cultura), sino
que contribuia a consolidar la seductora imagen de la cultura como una
esencia activa, como el reino humano por definicién: “En suma [decia el baron
Pufendorf] todo lo que no nos es dado por la naturaleza, sino que se anade
por el esfuerzo humano —del individuo y de la humanidad— ala naturaleza,
es cultura” (citado en Sobrerilla 1998, p. 17). Més atn, segtn el tedrico de la
cultura C. Paris (op. cit. p. 245) los problema de ontologia cientifica de algo
como la cultura podrian ir a parar hasta una mismisima tradicién filoséfica
idealista que no ha dejado de traslucirse desde los origenes de su plantea-
miento en el pensamiento germanico del siglo XIX y principios del XX.



FLORES/ NATURALIZACION DE LA CULTURA/ 141
BIBLIOGRAFIA

Alexander, Richard D. (1979), “Evolution and culture”, in Evolutionary Biology and
Human Social Behavior. An anthropological perspective. Chagnon, Napoleén &
Williams Irons (eds.). Boston: Duxbury Press.

Bate, Luis Felipe (1978), Sociedad, formacion econémico social y cultura. México:
Ediciones de Cultura Popular. Coleccién Pensamiento Social.

Blackmore, Susan (2000), La Fdbrica de los Memes. Barcelona: Paidés.

Boesch, Chistophe & Michael Tomasello (1998), “Chimpanzee and human cul-
tures”, Current Anthropology 39/5.

Boyd, Robert y Peter J. Richerson (1985), Culture and the Evolutionary Process.
Chicago: University of Chicago Press.

Boyd, Robert y Peter J. Richerson (1987), “The evolution of ethnic markers”,
Cultural Anthropology 2/1.

Byers, Martin A. (1994), “Symboling and the Middle-Upper Paleolithic transi-
tion: a theoretical and methodological critique”, Current Anthropology 35/4.

Chase, Philip G. (1991), “Symbolism and Paleolithic artifacts: style, stand-
ardization, and the imposition of arbitrary form”, Journal of Anthropological
Archaeology 10/3.

Deacon, Terrence W. (1997), The Symbolic Species. The Co-evolution of Language and
the Brain. Nueva York: Norton.

Dennett, Daniel (1996), Tipos de Mentes. Madrid: Debate.

d’Errico, Francesco, et. al. (2003), “Archaeological evidence for the emergence of
language, symbolism, and music—an alternative multidisciplinary perspec-
tive”, Journal of World Prehistory 17/1.

Durham, William H. (1991), Coevolution. Genes, Culture and Human Diversity.
Stanford: Stanford University Press.

Flinn, Mark V. (1997), “Culture and the evolution of social learning”, Evolution
and Human Behavior 18.

Flores, Jorge H. (2002), “Problemas antropoldgicos del conocimiento. Entre la
apodictica y la negacién contrafactica de la realidad”, Boletin de Antropologia
Americana 38. México.

Flores, Jorge H. (2005), “Cultura, singularidad fenoménica e identidad. Conside-
raciones sobre su génesis en el Paleolitico Superior”. Alteridades. 15/30. Uni-
versidad Auténoma Metropolitana. México.

Gayon, Jean (2005), “Cultural evolution: a general appraisal’, Ludus Vitalis
XI11/23.

Heintz, Christophe (2004), “Why there should be a cognitive anthropology of
science”, Journal of Cognition and Culture 4/3.

Henrich, Joseph & Richard McElreath (2003), “The evolution of cultural evolu-
tion”, Evolutionary Anthropology 12/3.

Henshilwood, Christopher S. & Curtis Marean (2003), “The origin of modern
human behaviour: critique of the models and their test implications”, Current
Anthropology 44/5.

Janson, Charles H. & Eric A. Smith (2003), “The evolution of culture: new
perspectives and evidence” Evolutionary Anthropology 12/2.

Noble, William; Ian Davidson (1991), “The evolutionary emergence of modern
human behavior: language and its archaeology”, Man 26/2.

Paris, Carlos (1998), “Cultura y biologia. Génesis de la cultura a través de la
evolucién biolégica”, en: Filosofia de Ia Cultura, David Sobrerilla (ed.). Enciclo-
pedia Iberoamericana de Filosofia. Madrid: Trotta.



142/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29 / 2008

Pyysidinen, Ilkka (2002), “Ontology of culture and the study of human beha-
vior”, Journal of Cognition and Culture 2/3.

Rindos, David (1985), “Darwinian selection, symbolic variation, and the evolu-
tion of culture”, Current Anthropology 26/1.

Sahlins, Marshall (1982 [1976]), Uso y abuso de la biologia: una critica antropoldgica
de la sociobiologia. Madrid: Siglo Veintiuno Editores.

Sobrerilla, David (1998), “Idea e historia de la filosofia de la cultura”, en: Filosofia
de la Cultura, David Sobrerilla (ed.). Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia.
Madrid: Trotta.

Sperber, Dan (1996), Explaining Culture: A Naturalistic Approach. Oxford: Black-
well Publishers.

Sperber, Dan & Lawrence Hirschfeld (1999), “Culture, cognition and evolution”,
The MIT Encyclopedia of the Cognitive Sciences, Robert A. Wilson & Frank C. Keil
(eds.). Massachusetts: The MIT Press.

Sperber, Dan & Lawrence Hirschfeld (2004), “The cognitive foundations of
cultural stability and diversity”, Trends in Cognitive Sciences 8/1.

Terrazas M., Alejandro (2001), Teoria de coevolucién humana. Una posicion tedrica en
antropologia fisica. Tesis de maestria F.F.L./L1.A. UNAM. México.

Tomasello, Michael (1999a), “The human adaptation for culture”, Annual Review
of Anthropology 28.

Tomasello, Michael (1999b), The Cultural Origins of Human Cognition. Harvard:
Harvard University Press.

Wadley, Lyn (2001), “What is cultural modernity? A general view and a South
African perspective from Rose Cottage Cave”, Cambridge Archaeological Journal
11/2.

White, Leslie A. (1959), “The concept of culture”, American Anthropologist 61.



