EL FUTURO DE LA FILOSOFIA
DE LA MENTE

PASCUAL F. MARTINEZ-FREIRE

EL AUTOCONOCIMIENTO HUMANO

Y LA FILOSOFIA DE LA MENTE

Siendo mi disciplina profesional, es decir, aquella a la que dedico mi

docencia e investigacion, la filosofia de la mente, debo explicitar algunas
cosas sobre ella.

En primer lugar, por razones de comodidad expresiva y por tradicion,
se habla de “filosofia de la mente” cuando realmente deberia decirse
“filosofia de los procesos mentales”. Quiero indicar que no existe una cosa
llamada “mente”, sino que lo que realmente existen son varias clases de
distintos tipos de procesos mentales. No existe la mente al igual que no
existe ‘la mujer’ ni existe ‘la democracia’, sino que lo que encontramos y
conocemos son diferentes mujeres y diversos sistemas politicos democra-
ticos. Esa manera de entender realidades plurales como si fueran cosas
singulares constituye un peligroso platonismo presente en nuestro len-
guaje. En efecto, la mente, la mujer o la democracia sélo existirfan en un
mundo platénico de las Ideas.

En segundo lugar, desde siempre los seres humanos hemos distinguido
entre nuestros procesos corporales ordinarios, como comer, beber, cami-
nar y correr, y aquellos procesos que no nos parecen tan ordinarios, sino
incluso sorprendentes, como tener creencias, recordar sucesos pasados,
sentir emociones, razonar o experimentar deseos. Y a estos procesos del
segundo tipo los llamamos “procesos mentales”. Trato de decir que cuan-
do como o bebo entiendo que soy un animal ordinario, mientras que
cuando elaboro un grupo de creencias (y las sostengo y defiendo) me
considero un animal algo especial; igual ocurre cuando recuerdo mi
pasado, me emociono, razono o experimento deseos, a saber, entiendo que
soy un animal superior.

En tercer lugar, y para contrarrestar cualquier complejo de superioridad
de los seres humanos, las ciencias cognitivas actuales, tanto la psicologia
cientifica como la ciencia de la inteligencia artificial, nos hacen pensar que
no solo existen procesos mentales humanos, sino también procesos men-
tales animales e incluso procesos mentales mecanicos. Y esto es propio de

Departamento de Filosofia, Universidad de Mélaga, Malaga, Espana.
martinez.freire@gmail.com

Ultima colaboracién en Ludus Vitalis: “El enfoque enactivo en las ciencias congnitivas”, vol.
XIV, num. 26, 2006, pp. 129-140.

Ludus Vitalis, vol. XV1, num. 29, 2008, pp. 187-190.



188/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

nuestros tiempos, aunque algunas personas se resistan a admitirlo. Quiero
decir que hay tres clases de mente: la mente de los humanos, la mente de
algunos animales (al menos desde los vertebrados) y la mente de algunas
maquinas (computadores y robots adecuadamente programados). Pode-
mos decir que existen unas nueve clases, usualmente estudiadas por las
ciencias, de procesos mentales: sensaciones, percepciones, conceptos, jui-
cios o creencias, razonamientos o inferencias, recuerdos, imégenes, deseos
y emociones. Pues bien, parece innegable que algunos animales, y en
especial nuestros primos (chimpancés, gorilas y orangutanes), poseen esos
procesos mentales. Asimismo, parece innegable que algunas méquinas,
como aquellos computadores que demuestran teoremas o que ganan una
partida de ajedrez, o aquellos robots que reconocen objetos y personas,
poseen procesos mentales.

En cuarto lugar, y para contrarrestar cualquier igualitarismo excesivo,
me parece claro que el paradigma o modelo de mente es la mente humana.
Y ello, al menos, por dos razones. Por un lado, resulta obvio que no
podemos conocer sino desde las mentes humanas, con lo que nuestros
propios procesos mentales se convierten en modelos de cualesquiera otros
procesos mentales. Por otro lado, la psicologia popular o de sentido
comun, esto es, nuestros conocimientos ordinarios (conceptos y generali-
zaciones) acerca de nuestros procesos mentales y de su relacién con la
conducta, no adquiridos mediante ciencia alguna, es la base inicial de
nuestro conocimiento de cualquier mente.

En quinto lugar (y esto es muy importante), todos los procesos mentales
son procesos cognitivos o procesos de conocimiento. Suele preferirse
hablar de “cognicién”, en vez de “conocimiento”, para recoger, mediante
el uso de un término antes poco empleado, la doble novedad propia de
las ciencias cognitivas de entender el conocimiento como procesamiento
activo de informacién, asi como algo presente no sélo en humanos sino
también en algunos animales y en algunas mdquinas. En todo caso,
mediante las sensaciones, percepciones, conceptos, creencias, inferencias,
recuerdos, imagenes, deseos y emociones conocemos la realidad en torno
a cada uno de nosotros y a nosotros mismos.

De todo lo anterior se sigue que entre mente y conocimiento hay una
relaciéon muy estrecha. En efecto, los procesos mentales son procesos
cognitivos y, conversamente, los procesos cognitivos son procesos menta-
les. Por ello la filosofia de la mente es la nueva filosofia del conocimiento,
sustituyendo asi a la vieja (metafisica) teoria del conocimiento. Pero se
trata, a su vez, de la nueva filosofia de la mente, es decir, la reflexion
filosdfica sobre la mente surgida después de y teniendo en cuenta los
avances y descubrimientos de las ciencias cognitivas (basicamente psico-
logia de orientacién cognitiva e inteligencia artificial, pero también neu-
rociencia, lingiiistica, 16gica, pedagogia y antropologia).

Esta (nueva) filosofia de la mente, a mi entender, debe desarrollarse
para hacer factible, en un futuro tan préximo como sea posible, el autoco-
nocimiento humano. Merced a las ciencias cognitivas podemos estudiar
los procesos mentales en humanos, en animales y en maquinas, pero es la



MARTINEZ-FREIRE / FILOSOFIA DE LA MENTE / 189

filosofia de la mente, como filosofia de las ciencias cognitivas, la disciplina
que permite estudiar lo peculiar de los procesos mentales humanos. Ahora
bien, cuando los humanos alcanzamos el conocimiento de la peculiaridad
de nuestros procesos mentales estamos alcanzando al mismo tiempo el
autoconocimiento humano. Dicho de otra manera, estamos realizando el
antiguo ideal socrético del conocimiento de uno mismo.

LO QUE AYUDA Y LO QUE ESTORBA
AL AUTOCONOCIMIENTO HUMANO

Elideal de alcanzar el autoconocimiento humano puede emprenderse con
dos talantes intelectuales distintos: o bien siguiendo uno exclusivamente
naturalista o bien empleando uno moderadamente naturalista.

La naturalizacion radical del conocimiento humano, tan de moda en
nuestros tiempos, tiene, en mi opinion, dos versiones. Segtn la primera
version, aparentemente ingenua y obvia, cualquier cuestién cognitiva
debe ser tratada Ginicamente recurriendo a la ciencia, prescindiendo de
cualquier otra disciplina, incluida la filosoffa. En realidad lo que tenemos
es puro cientifismo: Todo problema ha de ser abordado por la ciencia o
bien, si de momento no es posible, debe ser aparcado para ser abordado
mas adelante por la ciencia. Ciertamente esto no es ingenuo, ya que
supone el fin de la filosofia, y es notable el entusiasmo con que muchos
filésofos, profesionales o aficionados, pregonan y predican la naturaliza-
cién del conocimiento y con ello el fin de su actividad. Ademas, esto no es
obvio, ya que no hay demostraciéon alguna de que solamente la ciencia
resuelve los problemas; de hecho, nuestra l6gica natural, nuestra psicolo-
gla natural o nuestra fisica ingenua nos permiten resolver multitud de
problemas todos los dias (puedo razonar sin haber estudiado 16gica, sé que
alguien estd enfadado sin haber estudiado psicologia, me muevo con
soltura por la calle sin haber estudiado fisica). Segtn la segunda versién
de la radical naturalizacién del conocimiento, ciertamente mas profunda,
cualquier realidad es de indole material. Lo que tenemos ahora es puro
materialismo: “materia” y “existencia” son términos l6gicamente coexten-
sivos (se aplican a las mismas entidades) de tal modo que todo lo que existe
es material y todo lo material existe. Aqui, en mi modesta opinién, hay una
doble dificultad; por una parte, el materialismo es una creencia filosofica,
con lo que la primera versién de la naturalizacion se resquebraja, y por
otra parte, me parece dogmatico establecer que cualquier entidad no
material es no existente.

Supongo que se habra advertido que no soy partidario de una natura-
lizacién radical del conocimiento humano. En realidad creo que este
talante intelectual estorba el alcance del autoconocimiento humano. En
cambio, un naturalismo moderado me parece exigible y algo que puede
ayudar a alcanzar el autoconocimiento humano.

Desde mi punto de vista, entre ciencia y filosoffa se da una fuerte
continuidad, de tal manera que las disciplinas cientificas y las disciplinas
filoséficas deben tenerse en cuenta mutuamente. Tratdndose de epistemo-



190/ LUDUS VITALIS / vol. XVI/ num. 29/ 2008

logia o filosofia de la ciencia, entiendo que existen (al menos) cinco grupos
de cuestiones que no competen a ciencia alguna, sino que son problemas
especificamente filosoficos: 1) problemas relevantes para las ciencias en los
que no hay y no parece que pueda haber datos empiricos suficientes (como
el problema de la autoconciencia o el problema del origen de la vida); 2)
problemas que afectan a todas las ciencias y de las que ninguna en
particular se ocupa (como el asunto del realismo cientifico o la cuestién del
determinismo); 3) problemas de evaluaciéon de los resultados de cada
ciencia concreta estableciendo su tipo y nivel de racionalidad (y tenemos
aqui las diversas epistemologias especiales); 4) problemas metodolégicos
generales que competen a varias ciencias (como el método general empi-
rico o analizar el ideal deductivista en las ciencias naturales), y 5) la
discusion de la naturaleza del conocimiento cientifico, estableciendo rela-
ciones entre las ciencias, y entre éstas y otros tipos de conocimiento y de
actividad humana.

En verdad, la naturalizacién moderada del conocimiento que ayuda al
autoconocimiento humano, como futuro ideal de la filosofia de la mente,
consiste en tener en cuenta todos los datos cientificos relevantes. Por ello,
a mi entender, la filosofia de la mente debe ser la filosofia de las ciencias
de la mente, esto es, la filosofia de las ciencias cognitivas, puesto que son
éstas, en especial la psicologia y la inteligencia artificial, las disciplinas
cientificas que nos proporcionan innumerables datos y teorias sobre las
diversas clases de procesos mentales.

Para terminar, creo que debo ser algo més explicito sobre la nocién de
autoconocimiento humano que estoy empleando.

Tal como recordé anteriormente, podemos hablar de mente humana,
de mente animal y de mente mecanica. Ahora bien, asumiendo necesaria-
mente una vision antrépica de la realidad y del conocimiento (pues nos es
imposible considerar y conocer la realidad fuera de la mente humana), los
procesos mentales mds importantes y decisivos para nosotros son los pro-
cesos mentales humanos. En realidad hay dos tendencias que confluyen
al autoconocimiento humano. Por una parte, tal como sefialé antes, el
modelo de la mente es forzosamente la mente humana, con lo que nuestro
principal interés cientifico y filosofico es aclarar la naturaleza de los pro-
cesos mentales humanos. Por otra parte, el estudio de la mente animal y
la construccién y estudio de la mente mecénica nos permiten, por compa-
racion y contraposicién, determinar la peculiaridad de nuestros procesos
mentales.

La filosofia de la mente, con la inestimable colaboracion de las ciencias
cognitivas (psicologia, inteligencia artificial, neurociencia, etc.), debera
proporcionar en un futuro el autoconocimiento humano, esto es, un
conocimiento adecuado y completo de la peculiaridad de los procesos
mentales humanos, en cuanto distintos de los procesos mentales animales
y de los procesos mentales mecanicos.



