
LA MANZANA DE EVA
NO ESTABA MADURA

KONRAD LORENZ IN MEMORIAM

JOSÉ SANMARTÍN

                                                       Para Gloria

ABSTRACT. The legend of Paradise is common to almost all cultures. Probably
it refers to the time when human beings were instinctively adapted to their
environment. One of these instincts, aggressiveness, should have unfolded in
humans in the same balanced way in which it is displayed in most of the other
higher animals. When aggressiveness reaches its climax, at a point when it
may produce irreparable damage to its victim, certain inhibiting mechanisms
are automatically activated. In the case of humans, there are several very
effective inhibitors of aggressiveness, one of them being the expression of
emotions. However, the development of the frontal lobes and their result,
reason, has altered the system in charge of controlling aggressiveness in such
a way that very often damage does ensue, especially when the expression of
aggressiveness is mediated by the use of artificial weapons.

KEY WORDS. Aggressiveness, instinct, expression of emotions, responsible
morality, weapons.

En el otoño de 1986 me incorporé como investigador de la Fundación
Alexander von Humboldt al Departamento de Etología Humana, que
dirigía I. Eibl-Eibesfeldt, en el Instituto Max Planck de Fisiología de la
Conducta, fundado en 1955 por Konrad Lorenz, en Seewiesen bei Starn-
berg, en la Alta Baviera. 

Yo había leído mucho de y sobre Konrad Lorenz. En Seewiesen, a través
de sus discípulos y, en particular, a través de W. Schiefenhövel, aprendí
que Lorenz era mucho más que un científico sabio: era una persona de
gran humanidad y sentido del humor, que nos ha dejado páginas glorio-
sas para la historia del pensamiento. A su memoria dedico las humildes
líneas que siguen.

ECCE HOMO

“Ecce homo 1”, “He aquí el ser humano”, un animal extraño, aparentemente
mal dotado para casi todo en la lucha por la vida que, puesto en pie, ofrece
una imagen bastante ridícula. Exteriormente, sus andares están más pró-
ximos a los de un equilibrista que a la firmeza de los movimientos de la

Universidad de Valencia y Centro Reina Sofía para el Estudio de la Violencia, Valencia,
España./ jose.sanmartin@gva.es

Ludus Vitalis, vol. XI, num. 20, 2003, pp. 57-70.



mayoría de los animales de su tamaño. Interiormente, sus vísceras se
descuelgan. 

Su nariz se dirige hacia el suelo, aparentemente adaptada, pues, para
olerse a sí mismo, pero escasamente adecuada para oler al enemigo que se
acerca, al compañero del otro sexo en celo o, simplemente, a la presa.
Sin ir más lejos, su primo hermano, el gorila, tiene los agujeros de la nariz
donde debe: abiertos hacia delante —unos agujeros, por cierto, tan carac-
terísticos de cada individuo, que pueden utilizarse como su documento
de identidad.

Las manos y pies del ser humano carecen de garras con las que atacar
o defenderse. Los pies, en particular, si a algo están adaptados, son más al
calzado que a las irregularidades del áspero suelo. 

Entre sus dientes no están desarrollados los colmillos típicos de los
carnívoros. Tampoco están dotados de una fuerza especial. 

Este ser humano, que bien pudo ser el Adán bíblico, parecía, en defini-
tiva, un tipo debilucho y nada temible, si se atendían los recursos para
defenderse o atacar que la evolución le había deparado. Sin garras, sin
astas, sin colmillos o sin un poderío excepcional, por fuerza tenía que
haberle ido mal en la lucha por la vida. Pero no ha sido así. Todo lo
contrario. El animal al que la suerte de la ruleta genética había dado la
espalda ha llegado a ser el dominante sobre la faz de la Tierra. Uno de los
animales peor dotados para la defensa o el ataque y, en particular, para
dar muerte con sus propios recursos naturales, se ha convertido en el
matador por excelencia. No sólo eso. Se comporta, con frecuencia, como
un cazador despiadado de los de su propia especie, como si para él no
existieran esos inhibidores de la agresividad que tan operativos son en la
mayoría de los animales superiores. ¿Cómo es posible? ¿Todo los seres
humanos somos de la estirpe de Caín, o hubo una Arcadia en la que el ser
humano, como el lobo, respetara innatamente la vida de su congénere?

EL LOBO ES UN LOBO PARA EL LOBO

Los dos lobos se pusieron frente a frente, enseñando sus colmillos entre
las comisuras de los labios. Las orejas, hacia atrás, parecían tirar de los
ojos, achinados e inyectados en sangre. De pronto, uno de ellos se abalan-
zó contra el otro lanzando dentelladas a diestro y siniestro. El lobo que
llevaba las de perder se tumbó sobre su lomo entre las cuatro patas del
vencedor e hizo algo que me llamó poderosamente la atención: giró su
cuello presentándole la yugular 2. El vencedor no lo atacó. La postura del
lobo vencido había inhibido la agresividad del vencedor con una rapidez
pasmosa 3. El vencedor se había quedado petrificado. Ningún movimien-
to delataba sus intenciones. Entonces, el vencido soltó un par de gotas de
orín y el vencedor se las lamió, exactamente igual como cualquier animal

58 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



suele limpiar a sus cachorros. El lobo vencido se comportaba infantilmen-
te y despertaba comportamientos innatos de cuidado en su vencedor. 

Andaba cerca del lugar una loba que, zalamera, se acercó al lobo
vencedor. Primero dio un par de lengüetazos al vencido, como si tratara
de consolarle. Más tarde le hizo unos cuantos arrumacos al vencedor que,
pese a todo, permaneció impasible. La loba pareció decirse a sí misma que
ya estaba bien y, poniéndose sobre sus patas traseras, comenzó a atraer al
vencedor hacia sí con sus patas delanteras. Cuando el vencido se vio
finalmente libre de la cárcel de las cuatro patas del lobo vencedor, se puso
de pie y abandonó la escena como si nada hubiera sucedido.

¿Qué hubiera pasado sin la intervención de la loba? Con toda pro-
babilidad, algo parecido: aburrido, el lobo vencedor habría librado del
encierro al vencido y, uno y otro, se habrían mostrado mutua indiferencia,
yéndose cada cual por su lado. Eso es lo normal en estos casos. Lo anormal
hubiera sido que el vencedor, en un arranque, hubiera destrozado la
yugular del vencido a mordiscos. 

Sin ningún género de duda, la postura de sumisión, la exhibición de la
yugular ante los ojos del vencedor y ese par de gotas de orín que se le
escaparon en el momento adecuado le salvaron la vida al lobo vencido.
Fueron mecanismos muy eficaces que operaron inhibiendo la agresividad
del lobo vencedor. Este, inmóvil, parecía casi ausente de la escena, igno-
rando al lobo vencido que tenía entre las patas. Sólo cayó en la cuenta de
su presencia cuando se apercibió de que el vencido se ensuciaba, el muy
cochino, orinándose encima. Y se puso a limpiarlo con el mismo cuidado
que dispensaría a uno de sus lobeznos. 

Por suerte eso es, repito, lo normal para los lobos. Si, por el contrario,
el vencedor hubiera cortado con una dentellada certera la yugular del
vencido, la manada habría perdido a uno de sus miembros, y, luego, a
otro, y así sucesivamente. El grupo habría acabado resintiéndose. La
pérdida continua de miembros le habría hecho descender por debajo del
número crítico necesario para asegurar su supervivencia. El grupo, en
consecuencia, acabaría extinguiéndose. Ése, y no otro, es el destino que,
por lo común, la naturaleza reserva para los grupos cuyas peleas internas
concluyen con atentados contra la integridad física y, en particular, con la
muerte del congénere.

Pues bien, el ejemplo de las peleas entre lobos puede generalizarse con
muy pocas excepciones. Lo común en la naturaleza es que la agresividad
intraespecífica se despliegue siempre dentro de un cierto orden. Una veces,
las luchas están altamente ritualizadas y, aunque se practican con ‘armas’
temibles, como las astas del órix, éstas no se hincan en el bajo vientre del
congénere, fórmula rápida y expedita de acabar el enfrentamiento. Otras
veces, como en los lobos de nuestro relato, el vencedor no mata al vencido,
porque ciertas señales que provienen de la potencial víctima inhiben el

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 59



despliegue agresivo del contrario en su momento álgido. Se trata de gestos
o de comportamientos que parecen neutralizar la agresividad del vence-
dor. Son señales que provienen del vencido y que apaciguan al vencedor.
Lo hacen, reitero, de forma muy eficaz. 

Tanto las pautas ritualizadas como los comportamientos apaciguadores
propios de cada especie son innatos. No se aprenden. Se nace con ellos.
La evolución nunca dota a un animal de un arma natural sin seleccionar
al mismo tiempo las pautas de ritualización o de inhibición social que
impiden que su uso ponga en peligro la supervivencia del grupo 4. 

Vista desde esta perspectiva, es forzoso reconocer, pues, que la agresi-
vidad, como decía Konrad Lorenz, es sólo un “mal pretendido”. Tiene sus
efectos positivos, al menos, entre los animales no humanos. Permite, entre
otras cosas, distribuir territorios y jerarquizar grupos sin que las vidas de
sus miembros corran grandes riesgos. Así pues, la agresividad no es un
mal, siempre y cuando operen los mecanismos que la ritualizan o inhiben
en las circunstancias de riesgo. 

BASE BIOLÓGICA DE LA AGRESIVIDAD HUMANA

¿Es el ser humano una excepción a este respecto? Claramente, no. La
agresividad es también innata en la especie humana. Lo evidencian aque-
llos casos —como el de los niños sordos, ciegos y mudos de nacimiento—
que no pueden haber aprendido esa conducta. El ser humano es, por
consiguiente, tan agresivo por naturaleza como lo es el lobo. Y, al igual
que en el caso de los lobos, también entre los humanos hay mecanismos
que inhiben la agresividad. Uno de ellos es la expresión emocional y, en
particular, la expresión facial del miedo.

Fue Darwin el primero en defender que, si las personas de todo el
mundo —por distantes y aisladas que se encuentren— muestran las
mismas expresiones faciales de las emociones, entonces éstas deben ser
heredadas y no adquiridas 5. Lo cierto es que hay determinadas expresio-
nes faciales, en particular de tipo infantil, que tienden a conmover al
atacante inhibiendo su agresividad. El agresor se enternece y apacigua
porque capta la emoción, en este caso el miedo del agredido. El agresor,
en cierto modo, se pone en su lugar. Ese ‘ponerse en lugar de’ es lo que se
conoce como empatía. 

Debería quedar claro, a partir de lo dicho, que esta inhibición de la
agresividad no es fruto de la razón, sino de mecanismos que operan en la
esfera del inconsciente. La expresión emocional inhibitoria se parece
bastante a un interruptor de la corriente eléctrica: apaga, sin más, la
agresividad. Más tarde, el mismo atacante, el agredido, u otra tercera
persona quizá reflexione acerca de cómo ha podido suceder tal cosa, es

60 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



decir, cómo es que la conducta agresiva ha desaparecido ante ciertas
señales externas. 

Hoy estamos empezando a conocer algunos de los mecanismos bioló-
gicos que subyacen al despliegue agresivo y a su inhibición 6. Los he
tratado con algún detalle en otros lugares 7. 

Esos mecanismos parecen estar coordinados por un par de pequeñas
estructuras denominadas “amígdalas” (palabra latina que significa al-
mendra, dada la forma de esta estructura). Cada amígdala es, más bien,
un complejo conjunto de núcleos subcorticales que se hallan situados en
el polo del lóbulo temporal y que, desde hace mucho tiempo, se han
relacionado con diversas formas de la conducta emocional, como el
miedo. 

Lo cierto es que la hipótesis de que la amígdala es ese centro neurálgico,
vertebrador de la conducta agresiva, encuentra una confirmación empíri-
ca cada vez mayor. Actualmente sabemos que la amígdala actúa como
una ‘unidad central de mando’, de la que emanan las órdenes para que
tengan lugar las respuestas somáticas (por ejemplo, quedarse quieto),
autónoma (incremento de la presión sanguínea y del ritmo respiratorio,
sudoración, etcétera), hormonal (por ejemplo, estrés causado por cortisol)
y neurotransmisora (arousal o inhibición de la excitación, etcétera.).

Pero la amígdala no sólo es responsable, al parecer, de la coordinación
del despliegue de la agresividad —un despliegue, reitero, inconsciente.
Tiene, asimismo, el don de captar las expresiones emocionales provenien-
tes de la potencial víctima y, en condiciones normales, ese reconocimiento
inhibe la agresividad. 

Mientras todo suceda según el guión acabado de esbozar, habrá un
equilibrio tal entre unos mecanismos biológicos y otros que la agresivi-
dad, como en el caso del lobo, no tendrá por qué ser dañina tampoco para
el propio ser humano.

Desgraciadamente, las cosas no son siempre así entre las personas. Por
ejemplo, los llamados “psicópatas” parecen incapaces de ponerse en el
lugar de los demás —en definitiva, de empatizar con ellos— y, por eso
mismo, parecen actuar sin escrúpulos ni remordimientos cuando, en
ocasiones, acechan, capturan, torturan y dan muerte a alguna persona 8.
¿Cómo es posible?

La respuesta es obvia: esos individuos deben sufrir alguna alteración
del sistema natural ‘agresividad–inhibición/regulación’ (lo abreviaré en lo
sucesivo como “sistema agresividad–control”) que se traduce en que la
agresividad se despliega de forma anormal. Cuando tal cosa suceda, la agre-
sividad se habrá trastocado en violencia. 

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 61



LA VIOLENCIA

Esa perturbación del orden natural puede deberse a múltiples razones.
Quizá el gen responsable de la síntesis de la serotonina o de cualesquiera
otros neurotransmisores involucrados en el despliegue o el repliegue de
la agresividad hayan sufrido alguna mutación que altere de manera
importante la estructura o la función de estas sustancias químicas. Quizá
por el exceso de estrés y, por consiguiente, de cortisol en sangre, acabe
viéndose afectado el hipocampo 9 —una de las pocas áreas cerebrales donde
sigue habiendo neurogénesis de adulto. Quizá las alteraciones en cuestión
afecten otras estructuras cerebrales, como la amígdala o el hipotálamo,
impidiendo que lleven bien a cabo sus funciones con relación a la agresi-
vidad 10. 

Pero no es necesario que el sistema natural agresividad-control presen-
te problemas químicos, anatómicos o fisiológicos para que la agresividad
se convierta en violencia. Es más, en sentido estricto no deberíamos llamar
“violencia” a un comportamiento inconsciente como ese. Entre las notas
definitorias de la violencia figura la intencionalidad. Hablamos de violen-
cia cuando el agresor tiene la intención de dañar física, emocionalmente, o
de cualquier otra manera a la víctima. Y toda intención es consciente. Por
consiguiente, en la violencia deben estar implicadas otras áreas del cere-
bro humano. Ciertamente, las hay.

LA MANZANA VERDE DEL ÁRBOL DE LA CIENCIA

Eva se acercó a Adán, que reposaba tranquilamente tumbado sobre la
hierba. Ella llevaba una hermosa y brillante manzana en su mano izquier-
da. Era el fruto del árbol del bien y del mal. Se la ofreció a Adán que, tras
varias negativas, dio un mordisco a la aparentemente jugosa fruta. Algu-
nas gotas de zumo cubrieron con su lluvia las comisuras de los labios.
Estaba demasiado ácida. Hubiera sido mejor dejarla madurar. Pero la cosa
estaba ya hecha.

Hasta entonces Adán y Eva habían vivido en el Paraíso, en su Arcadia
feliz 11. Estaban biológicamente adaptados a su entorno, como el resto de
los animales. Y satisfacían sus necesidades del mismo modo que aquéllos.
Los instintos eran los grandes mediadores con su medio. Innatamente
comían, bebían, fornicaban o huían cuando intuían que algún depredador
merodeaba por las cercanías. 

De repente, la manzana de Eva rasgó el telón del escenario en que se
había desarrollado su vida y la de su pareja. Fueron expulsados de la
Arcadia y, tras agotadoras jornadas, llegaron a tierras extrañas y sobreco-
gedoras. Nada recordaba en ellas la amabilidad del Paraíso. Algo real-
mente asombroso fue que, tras morder la manzana, a Adán y a Eva se les
abrieron los ojos, despertándose en ellos una curiosidad infinita. Comen-
zaron a verse a sí mismos y, en general a la naturaleza, como manifiesta-

62 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



mente mejorables. Y pusieron manos a la obra tratando de intervenir en
los procesos naturales para ponerlos bajo su control. Así fue como Adán
y Eva pasaron de inquilinos de un Paraíso prestado a reconstructores de
su medio y de sí mismos.

Parecía como si la manzana mordida les dictara que, en lugar de
adaptarse al medio, cambiaran ese medio adaptándolo a ellos 12. Si tienes
frío, haz que el calor reine en tu entorno. El fuego obró el milagro. Y, así,
las necesidades, que habían hecho del ser humano un ser menesteroso,
comenzaron una tras otra a no ser satisfechas, sino erradicadas de la
naturaleza. Los seres necesitados en que Adán y Eva se habían vuelto al
ser expulsados del Paraíso fueron convirtiéndose poco a poco en seres
poderosos que cambiaban a la naturaleza a su antojo. 

Para esa labor, los instintos les servían de poco. De hecho, el mordisco
en la manzana había tenido otros efectos sorprendentes. La forma de las
cabezas de Adán y de Eva empezó a cambiar. Era, simplemente, la
consecuencia secundaria de otros efectos más profundos que estaban
teniendo lugar en sus cerebros. Me refiero, en particular, al extraordinario
crecimiento de sus lóbulos frontales 13.

Eva y Adán se iban separando cada vez más del resto de los animales.
Eran bichos raros. Eran extraños desde un punto de vista anatómico y
funcional, con andares de funámbulo y una manera de satisfacer sus
necesidades de forma absolutamente contraria al resto de los animales.
Éstos respondían ante la necesidad con el parlamento de los instintos.
Adán y Eva casi nunca solían responder automáticamente ante la necesi-
dad. En sus grandes lóbulos frontales parecía residir la notable capacidad
de pensar; qué hacer en cada caso, tratando de averiguar el porqué de las
cosas y de dar una oportuna respuesta consciente. La manzana había
hecho de Eva y Adán unos científicos en ciernes. Sus sucesores irían cada
vez más lejos en este tipo de conducta 14.

El árbol del bien y del mal, una de cuyas manzanas prohibidas mordis-
queó Adán, no es otra cosa que la ciencia que lleva la curiosidad al alma
de quien prueba sus frutos. Como en el caso de nuestros ‘primeros
padres’, quienes muerden las manzanas de la ciencia, han de vérselas con
un entorno ante el que los instintos tienen poco que hacer. Éstos operan
con eficacia cuando el orden natural no se ha alterado. La ciencia hace que
el ser humano intervenga en los procesos naturales, los controle y los
ponga a su servicio. Esas tareas desembocan en la construcción de un
medio en el que la naturaleza se abraza de forma inseparable con los
artificios creados por el ser humano. Éste construye el medio al que, a la
vez, se adapta. No es un medio ni mejor ni peor que la Arcadia. Es distinto.
Se parece a una gran prótesis de la naturaleza. A veces ésta muestra
catastróficamente toda su fuerza haciendo añicos la prótesis. 

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 63



Pero la importancia del tremendo desarrollo de los lóbulos frontales de
Adán y Eva no sólo se tradujo en su capacidad creciente de intervenir en
su entorno. Las ideas, los pensamientos y los sentimientos, fruto funcional
de los nuevos circuitos frontales, sirvieron para que Eva y Adán se
repensaran a sí mismos y encontraran las vías para controlar sus instintos,
convirtiendo sus reacciones automáticas en acciones conscientes. En defi-
nitiva, estos primeros humanos aprendieron a sujetar los instintos a su
razón. 

Esa sujeción, como el propio árbol del bien y del mal, podía ser positiva,
o no, según los casos. Los instintos, pese a la mala fama que tienen
comúnmente, son excelentes instrumentos en la lucha por la vida, siempre
y cuando se desplieguen dentro del orden natural. La razón, pese a la
buena fama que posee, puede interferir en los procesos instintivos desba-
ratándolos, alterando su discurrir natural de modo tal que se tornen
dañinos. Un ejemplo muy adecuado a este respecto es el siguiente. Todos
los niños de corta edad, sea cuál sea su etnia, raza, religión, etcétera,
manifiestan un temor instintivo ante el extraño 15. Si ese temor es acrecen-
tado y releído a la luz de ideas que identifican al extraño con el ser inferior,
el miedo natural ante el extraño acabará transformándose en fobia hacia
él, es decir, en xenofobia. El miedo infantil ante el extraño es natural; la
xenofobia no lo es. La xenofobia es el resultado de ideologizar una reacción
natural. 

Lo más probable es que, mientras Adán y Eva vivieron en la Arcadia, su
existencia transcurriera felizmente, sin sobresaltos. Los instintos de-
bían de bastarles. Cada despliegue de los mismos tendría aparejado un
conjunto de inputs que lo regularan automáticamente en las circunstan-
cias apropiadas, ritualizándolo, reorientándolo o, simplemente, inhi-
biéndolo.

Pero el poder que la manzana confirió a Adán y Eva, su enorme
capacidad para alterar los procesos naturales mediante la fuerza de la
razón, parece que no tuvo aparejado un contrapoder similar desde un
principio. Un nuevo ejemplo clarificará lo que quiero decir.

LAS ARMAS ARTIFICIALES
Imaginemos por un momento a Adán —o a quien fuese, entre sus suceso-
res— con un palo en la mano tras haber suministrado un fuerte golpe en
la nuca de un congénere suyo llamado “Astar”.

Astar había estado retando desde buena mañana a Adán. Le había dado
unos cuantos golpecitos en la espalda y le había hecho gestos de desprecio.
Adán no respondió. Estaba enfrascado mirando y remirando una rama
seca de árbol tan alta como él. El azar la había dotado de una punta algo
afilada.

64 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



Astar seguía molestando a Adán cuando éste, en un acceso de ira, se
giró y le propinó un tremendo golpe en la parte trasera de la cabeza con
el palo que sostenía entre sus dos manos. Astar dio un alarido y cayó de
bruces sobre el pedregoso suelo. Adán se acercó lentamente. Le alzó un
brazo y lo dejó caer. Luego, le levantó la cabeza. ¿Qué le sucedía a Astar?
Adán estaba profundamente ofuscado. A Astar le había pasado lo mismo
que a otros muchos compañeros que se habían caído por un precipicio o
a los que un animal salvaje había atacado: estaba muerto. Valiéndose sólo
de las manos le hubiera resultado difícil matarlo. Pero el palo había
facilitado mucho las cosas. Ni siquiera había visto la expresión facial de
Astar al propinarle el tremendo golpe. Si Adán le hubiera atacado de
frente cogiéndole, por ejemplo, el cuello con sus dos manos, el miedo
reflejado en el rostro de la víctima hubiera sido como un aldabonazo en
su inconsciente. Y lo más probable es que, en ese momento, hubiera
aflojado la presión de sus dedos. Pero Adán no vio el rostro de Astar, y
ojos que no ven, corazón que no duele.

El empleo de armas, como el palo de Adán, alteran el proceso natural
de inhibición de la agresividad ante la visión de la expresión del miedo en
el rostro de la potencial víctima. Y no sólo por el hecho de que puedan
usarse de espaldas a ésta. Las armas han ido poniendo cada vez más lejos
a la víctima, hasta hacerla desaparecer de la visión directa. Difuminadas
con la distancia las expresiones faciales, las posturas o cualesquiera otros
inhibidores automáticos de la agresividad, la víctima pierde el carácter de
congénere: se cosifica. Y, con las cosas, no hay posibilidad de empatizar y,
por consiguiente, de cesar en la acción destructiva e, incluso, de arrepen-
tirse más tarde.

CONCLUSIÓN
Adán con un palo es muy parecido a la hembra de tórtola africana que una
vez Lorenz 16 dejó en la misma jaula de un macho de tórtola mansa
que había criado desde su juventud. Lorenz se marchó a Viena sin exce-
sivas preocupaciones. Cuando regresó, observó un espectáculo, a su decir,
impresionante: la hembra estaba sobre el macho arrancando una tras otra
las plumas de su cuello y dorso. La tórtola, símbolo de animal amable y
pacífico, aparecía ante sus ojos como una bestia sanguinaria que estaba
infligiendo heridas horribles a un congénere suyo.

Al igual que para la tórtola africana la naturaleza no había seleccionado
inhibidores adecuados que pudieran actuar eficazmente en circunstancias
como las citadas 17, tampoco puede la evolución natural haber selecciona-
do inhibidores para la agresividad desplegada mediante artificios 18 cuan-
do tal cosa sucede, cuando la agresividad se ejerce por medio de productos

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 65



de la técica, ni siquiera es agresividad en sentido estricto, sino violencia,
como antes he dicho. 

La inhibición de la violencia ya no es cosa de automatismos. La violen-
cia es un fruto de la razón (de la cultura, dirán otros) y, por eso mismo,
no hay mecanismos innatos que puedan ponerla en orden. No nacemos
con armas. No podemos, pues, nacer con instintos que inhiban por com-
pleto el uso de armas. Incluso cuando hay mecanismos de ese tipo que
pueden tener alguna funcionalidad (la visión de la expresión facial, por
ejemplo), la razón se las ingeniará para orillarlos. 

¿Qué nos queda, pues, para poner orden en los desafueros de la razón?
Quizá podríamos esperar a que la evolución natural produjera los instin-
tos apropiados. Con seguridad se tardaría mucho, tanto que nos extingui-
ríamos antes. Sólo cabe, pues, una respuesta: la razón misma es la que
puede poner el orden requerido. 

Es cierto que los frutos de nuestros lóbulos frontales pueden alterar el
fino equilibrio en que se halla el sistema natural constituido por la agre-
sividad y sus inhibidores, haciendo que ese instinto degenere en violencia.
Pero es cierto, asimismo, que esos lóbulos pueden desarrollar, como
Lorenz decía 19, una moralidad responsable.

Hoy hemos empezado a conocer qué áreas de los lóbulos frontales tienen
que ver con esa moralidad responsable, capaz de poner coto a las propias
perturbaciones del orden natural que la razón misma comporta 20. 

Lo cierto es que una vez que Adán supo del terrible efecto que golpear
la cabeza de Astar tuvo para su vida, aprendió a prever las consecuencias
que tendría golpear la cabeza de otros. Y, asimismo, aprendió a decidir
qué hacer en cada caso. Seguro que, con frecuencia, un acceso de rabia le
haría perder el control y golpear a algunos compañeros en acciones de las
que, luego, debió arrepentirse. Pero en aquellos momentos, cuando la
sangre ponía una venda roja ante sus ojos, actuaba sin pensar y los efectos
negativos de una acción de este tipo no se hacían esperar.

La moralidad responsable era barrida en esos momentos por la ira
incontenible. La razón parecía incapaz de poner orden, controlando la
emoción desbordada que estaba embargándola. Y, en esas circunstancias,
no quedaba nada a lo que recurrir. Más allá de la razón, no había nada en
Adán capaz de controlar su agresividad, perturbada por el uso de artificios.

En definitiva, la moralidad responsable no es suficiente para regular
comportamientos anómalos desde un punto de vista natural —anomalías
causadas por la propia acción perturbadora del orden natural llevada a
cabo por el ser humano. Somos, pues, como la tórtola africana de la
narración de Lorenz. La razón es nuestra grandeza y característica distin-
tiva, pero la razón es la causa de nuestros mayores problemas. 

Cuando Adán mordió la manzana de Eva, se abrió ante ellos todo un
mundo de posibilidades vedadas a otros animales. Adquirieron la capa-

66 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



cidad de transformar el mundo mediante el empleo de la razón. Por eso,
la espada flamígera de la razón lo sacó a él y a su compañera Eva de la
Arcadia feliz, paraíso equilibrado donde los instintos se desplegaban y
replegaban como las mareas. Adán y Eva se vieron forzados a construirse
su propio mundo, interviniendo en la naturaleza con los frutos de su
razón. Lamentablemente, como dice Lorenz 21, “la manzana de Eva no
estaba madura”. Si lo hubiera estado, la notable capacidad de intervenir
en los procesos naturales que el mordisco de la apetecible manzana indujo
en Adán y Eva hubiera llevada aparejada la adecuada capacidad de
dejarse guiar por una moralidad responsable. Pero Adán aprendió la
conveniencia de no golpear a un congénere con un palo en la cabeza sólo
una vez que lo hubo hecho, causándole la muerte. Así es la moralidad
responsable: siempre parece ir detrás de nuestra acciones y, con frecuen-
cia, es incapaz de controlar las emociones que nos embargan. 

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 67



NOTAS

1 “Ecce homo”, así titula Lorenz el capítulo XIII de su libro de 1963, Das sogenannte
Böse (Sobre la agresión), que tomo como punto de partida de este artículo. 

2 En Er redete mit dem Vieh, den Vögeln und den Fischen (El anillo del Rey Salomón)
de 1949, cuya edición definitiva fue publicada en 1952, Lorenz dice que todos
los gestos y posturas de sumisión o rendición que se observan en animales
sociales descansan sobre el mismo principio. En todos los casos, el que pide
clemencia ofrece a su contrario la parte más vulnerable de su cuerpo: aquella
hacia la cual se dirigen los ataques mortales.

3 Prosigue Lorenz (1949) diciendo que un animal que se siente derrotado puede
inhibir ulteriores ataques de otro individuo más poderoso de su especie con
sólo ofrecerse, sin defensa alguna, precisamente a la forma de ataque que es
más de temer. 

4 Lorenz (1949) sustenta, con razón, que el sistema constituido por los instintos
e inhibiciones propios y heredados, y por las armas que una especie social ha
recibido de la naturaleza, forma un conjunto cuidadosamente equilibrado
y regulado de manera automática. Todos los seres han recibido su armamen-
to a través del mismo proceso de evolución, que ha ido desarrollando
simultáneamente sus instintos y sus inhibiciones, puesto que constituyen
una unidad el plan estructural del cuerpo y el plan de actividades propias
del comportamiento específico. 

5 Darwin (1872).
6 Véanse, por ejemplo, Damasio (1996), Damasio (2001) y LeDoux (1999)
7 Véanse, por ejemplo, Sanmartín (2002a) y Sanmartín (2002b).
8 Véase, por ejemplo, Raine y Sanmartín (2000).
9 Ciertamente, como han puesto de manifiesto las investigaciones de Teicher

(2000), el hipocampo es de menor volumen en los niños sujetos a maltrato.
10 Sanmartín (2002a) ofrece un panorama amplio de estas posibles perturbacio-

nes.
11 Casi todas las culturas tienen su particular Arcadia. Como nos recuerda

Dubos (1986), en los primeros compases de la historia escrita, hace más de
cinco mil años, los sumerios rememoraron en sus tablillas de arcilla la tierra
idílica de Dilmun, un paraíso primitivo donde sus antepasados llevaron una
vida órfica, libres de la enfermedad y de la vejez.

12 Los antiguos griegos, como dice Dubos (1986), reflejaron este deseo en el mito
de Prometeo, semidiós que robó el fuego a Zeus y se lo entregó al ser humano.
El dominio del fuego le permitió al ser humano fabricar herramientas,
calentar su vivienda, etc. 

13 Ese crecimiento, de casi un 40 por ciento, ocurrió hace más o menos un millón
y medio de años y afectó sobre todo a la corteza frontal, que pasó a constituir
cerca del 28 por ciento de la corteza humana total. Ningún otro animal puede
compararse al ser humano en este aspecto.

14 Desde luego, no todas las culturas han sido igual de irrespetuosas con la
naturaleza como la Occidental. De hecho, ya en la prehistoria se observan
dos estrategias humanas muy distintas practicadas por los seres humanos
con relación a su entorno: hay culturas que desarrollan sobre todo las técnicas
de organización social para hacer frente a los desafíos del entorno (los
pueblos san del Kalahari son paradigmáticos a este respecto como explico en
Sanmartín (2000)); hay otras culturas que potencian sobre todo el empleo de
técnicas físicas o químicas para ‘doblegar’ al medio. 

68 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003



15 Véase Eibl-Eibesfeldt (1973).
16 Véase Lorenz (1949).
17 Pues la naturaleza, por sí sola, no produce jaulas en cuyo interior se críen

tórtolas mansas en cautiverio.
18 Dice Lorenz (1949) que sólo hay un ser que dispone de armas que no han

crecido con su cuerpo y de las cuales, por tanto, nada saben sus formas
innatas de comportamiento; de aquí que no existan las consabidas y eficaces
inhibiciones. Se trata del ser humano.

19 Véase Lorenz (1963). 
20 Por una parte, la corteza dorsolateral actúa como una memoria a corto plazo

que permite elegir entre varias opciones posibles y aprender de los propios
errores. Por otra parte, la corteza situada en la parte inferior de los lóbulos
prefrontales y encima de los ojos, la llamada “orbitofrontal”, tiene la capacidad
de llevar a la práctica la opción elegida. Las personas con problemas en esta
área pueden elegir, incluso sabiamente, entre varias opciones posibles, pero
son incapaces de llevar a cabo la opción seleccionada. Además, suelen ser
personas que sólo actúan a corto plazo, tratando de satisfacer sus necesidades
o deseos inmediatos. Esto concuerda con su incapacidad para llevar a la
práctica opciones elegidas, pues realizar una opción determinada conlleva,
de ordinario, reprimir los deseos o necesidades inmediatas, a fin de alcanzar
objetivos no tan a corto plazo. Finalmente, la corteza ventromedial  tiene la
capacidad de dotar de sentido a nuestras percepciones y, de acuerdo con ello,
controlar nuestras emociones. 

21 Véase Lorenz (1963).

JOSÉ SANMARTÍN / LA MANZANA DE EVA / 69



BIBLIOGRAFÍA

Damasio, A. (1996), El error de Descartes, Barcelona: Crítica.
Damasio, A. (2001), La sensación de lo que ocurre, Barcelona: Debate.
Darwin, Ch. (1872), The Expression of Emotions in Animals and Man (Hay diversas

ediciones en castellano. Una de ellas es Darwin, Ch. La expresión de las
emociones en los animales y en el hombre, Madrid, Alianza, Libro de bolsillo,
1984).

Dubos, R. (1986), Un dios interior, Barcelona: Salvat.
Eibl-Eibesfeldt, I. (1967), Grundriss der Vergleichenden Verhaltnsforschung, Mu-

nich: R. Piper & Co.(Versión española: Etología. Introducción al estudio compa-
rado del comportamiento, Barcelona: Omega, 1979).

Eibl-Eibesfeldt, I. (1973), Der vorprogrammierte Mensch. Das Ererbte als bestimmen-
der Faktor im menschlichen Verhalten, Viena: Fritz Molden Vg. (Versión espa-
ñola: El hombre preprogramado, Madrid: Alianza Universidad, 1977).

Lorenz, K. (1949), Er redete mit dem Vieh, den Vogel und den Fischen, Viena:
Borotha-Schöler (Versión española: El anillo del rey Salomón, Barcelona: RBA
Editores, 1993).

Lorenz, K. (1963), Das sogennante Böse. Zur Naturgeschichte der Agression, Viena:
Borotha-Schöeler (Versión española: Sobre la agresión. El pretendido mal, Mé-
xico: Siglo XXI, 1971)

LeDoux, J. (1999), El cerebro emocional, Barcelona: Ariel/Planeta.
Raine, A. y Sanmartín, José (2000), Violencia y psicopatía, Barcelona: Ariel.
Sanmartín, José (2000), La violencia y sus claves, Barcelona: Ariel.
Sanmartín, José (2002a), La mente de los violentos, Barcelona: Ariel.
Sanmartín, José (2002b), ”Bases biológicas y sociales de la violencia. Un viaje al

cerebro de los violentos”, Ludus Vitalis IX (16): 89-103.
Teicher, M.H. (2000): “Wounds that time won’t heal: the neurobiology of child

abuse,” Cerebrum (Dana Press) 2(4): 50-67.

70 / LUDUS VITALIS / vol. XI / num. 20 / 2003


