
CUÁL ES EL PAPEL  
DEL SABER CIENTÍFICO Y 

 DE LA EDUCACIÓN  
EN LA EMERGENCIA SANITARIA 

JUAN ERNESTO CALDERÓN1 

Sin lugar a dudas, el año 2020 será recordado por el Covid-19 y sus efectos. 
¿Qué debemos aprender de la presente crisis sanitaria?, ¿en qué ámbitos, 
en qué dimensiones, en qué escalas hemos de pensar este asunto?, son las 
preguntas propuestas como disparador del presente foro. El impacto de la 
pandemia y las respuestas a ella tanto de forma individual como colectiva 
son hechos que merecen ser analizados desde diferentes perspectivas. Más 
allá del aspecto sanitario, la pandemia impacta en todos los órdenes de la 
vida: la economía, la política, la educación, la salud, en el ejercicio de de-
rechos y el Estado de derecho, los medios de producción, la práctica de la 
ciudadanía,  las formas de trabajo, etc. De los distintos ámbitos de análisis 
hablaremos sobre el papel de la ciencia y de la educación. Específicamente, 
analizaremos los grados de certeza a los cuales la ciencia puede efectiva-
mente acceder y lo que muchas veces se le exige socialmente. Junto con lo 
anterior, analizaremos la necesidad de la formación del espíritu científico y 
cómo éste resulta el elemento clave para pensar en una educación que sea 
un instrumento para desarrollar la ciudadanía.  

Cuando pensamos la ciencia con relación a la pandemia no estamos 
hablando de la cuestión exclusivamente médica sino que apuntamos a una 
visión integral del saber científico. Una de las enseñanzas de la crisis sa-
nitaria es que una situación tan compleja no puede ser trabajada sólo por 
algunos especialistas. El saber científico es la mejor herramienta que tene-
mos para entender y transformar el mundo. El saber científico se define 
como un saber fundamentado desde la época de Platón y provisorio desde 
el racionalismo crítico de Karl Popper. Estas dos características históricas 
muchas veces aparecen contrapuestas en el ideario común aunque no de-
bería ser así. El problema central de los que afirman esta aparente contra-
dicción es que pretenden que el saber científico, para ser fundamentado, 
debe ser absolutamente necesario. De manera solapada se le ha exigido a 
la ciencia una certeza de la cual hoy sabemos que carece. El ideal de una 

Departamento de Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 
Mendoza, Argentina. / jecalderon99@yahoo.com.arg
 

Ludus Vitalis, vol. XXVIII, num. 54, 2020, pp. 83-89.



84 / LUDUS VITALIS / vol. XXVIII / num. 54 / 2020

fundamentación total y perfecta que explicara los hechos sin pérdida algu-
na ha estado vigente en la filosofía y en la ciencia desde Platón hasta Kant 
y tiene su forma canónica en Aristóteles. Formalmente se puede expresar 
de la siguiente manera: 

sfh1, sfh2, ..., sfhn  sfc 

En este caso, un fundamento es perfecto o suficiente (sf), porque sus 
premisas son verdaderas y la regla de paso ‘’ es perfecta y, por lo tanto, 
conserva la verdad (Roetti, 2012). El problema básico que explica el fracaso 
de esta forma de entender la ciencia es que los hechos no pueden ser expli-
cados totalmente por la ciencia. Para los contemporáneos se trata de ‘bue-
nas conjeturas’ en el sentido popperiano del término. Estas son creencias 
bien fundadas pero que no pueden alcanzar un fundamento suficiente. 
Pretender que la ciencia tiene un fundamento perfecto es desconocer su 
historia. Esto se muestra así porque, tanto en las llamadas ciencias fácticas 
como en las ciencias formales, tenemos creencias racional bien fundadas, 
pero no absolutas en el sentido etimológico del término, es decir, liberadas 
de toda atadura y válidas e independientes de toda restricción.

Para la ciencia aristotélica, la única forma de ciencia es la que garantiza 
una fundamentación perfecta, lo cual deja fuera de ella toda posibilidad 
de una fundamentación parcial o imperfecta. De acuerdo con esta visión 
de la ciencia, si la fundamentación es imperfecta, entonces estamos en pre-
sencia de otro tipo de conocimiento (p. ej., un conocimiento que se obtiene 
usando la retórica o la dialéctica), pero no de ciencia en sentido estricto. El 
relativismo asume el mismo punto de partida: si la fundamentación aristo-
télica es la única que satisface los requerimientos y esta fundamentación no 
se puede lograr, entonces no existe fundamentación alguna para la ciencia. 
La imposibilidad de una fundamentación absoluta de la ciencia, muchas 
veces ha llevado a la aparición del llamado ‘relativismo’ (quizá sólo otro de 
los nombres que ha recibido el escepticismo clásico o pirronismo). Por ello, 
tanto los que consideran que la ciencia debe ser un conocimiento perfecto 
como los relativistas radicales caen en la llamada ‘falacia del falso dilema’, 
porque no reconocen que existen otras posibilidades de fundamentación.

El verdadero dilema aparece cuando debemos optar entre o bien defen-
der la concepción tradicional de la ciencia como saber absoluto y necesario 
y aceptar que la física no es ciencia, o bien conceder la cientificidad a la 
física y a otras ciencias aceptando que se trata de “…’pístis’ o creencia fun-
dada del mejor modo posible, incluso pocas veces ’bien fundada’”. (Roetti, 
2012).

El conocimiento científico hoy tiene un fundamento, aunque no abso-
luto, similar a lo que tradicionalmente se llamaba un ‘silogismo dialéctico’ 
(SD), expresado formalmente:  



CALDERÓN / EL PAPEL DEL CONOCIMIENTO CIENTÍFICO / 85

SD: sfh1, sfh2, ..., ifhi, ..., sfhn |~ ifc

En este caso, tenemos que al menos una premisa (‘ifhi’) está insuficien-
temente fundada dentro de la clase de premisas h1, h2, ..., hn. La conclusión 
está fundada sobre estas premisas mediante un regla de fundamento fali-
ble (‘|~’). En consecuencia, el grado de fundamentación de la conclusión 
del SD es insuficiente y está a lo sumo tan fundamentada como ‘ifhi’. El SD 
no es falaz “… porque sólo asegura que las premisas fundan faliblemente 
la conclusión” (Roetti, 2012).

Lo importante que debemos rescatar con relación a la pandemia es 
cómo la ciencia ha mostrado su carácter conjetural. Este carácter conje-
tural implica el reconocimiento de los límites propios del saber científico 
y, al mismo tiempo, la importancia que tiene este saber para afrontar esa 
realidad. En muchos casos, los que renegaron de la ciencia y postularon 
conductas dogmáticas, son una muestra cabal de lo que se ha dado en llamar 
la ‘posverdad’. Mattthew D’Ancona (2017) es uno de los autores que llama 
la atención sobre cómo esta idea de la posverdad consiste en dejar de lado 
la ciencia y poner en su lugar la propaganda. El discurso deja de intentar 
fundamentarse para buscar convencer a través de emociones. La verdad 
se entiende más como la imposición de una ‘voluntad de poder’, para 
usar la clásica referencia a la doctrina de la verdad de Friedrich Nietzsche 
(2019). De acuerdo con esta concepción, el diálogo, la crítica y la pregunta 
son sólo una forma entre otras de entender la búsqueda de la verdad. 

La educación será, según el criterio señalado, sólo una manera de trans-
mitir una voluntad de poder. Este punto es central porque nos remite a 
la necesidad de hacer que la educación sea la forma en la cual el espíritu 
científico, entendido como el compromiso con el conocimiento y la obje-
tividad del mismo, tenga vigencia. En este sentido el espíritu científico, 
sobre el que hemos hablado en esta misma revista (Calderón, 2017), debe 
ser recreado por la educación. Esto último es imprescindible si la demo-
cracia es nuestro horizonte de ejercicio de la ciudadanía. En ese artículo 
también rescatamos un escrito de Jürgen Habermas (1986) donde se pone 
de relieve la necesidad de que la opinión pública sea adecuadamente in-
formada de los avances de la ciencia para no caer en modelos de toma 
de decisiones basados no en el consenso sino en voluntades arbitrarias, 
ya sea de los especialistas o de los administradores. De los tres modelos 
para abordar la relación entre ciencia, opinión pública y democracia, sólo 
el modelo pragmatista, donde el saber científico es parte de la toma de 
decisiones e informa a los ciudadanos, es donde verdaderamente aparece 
la ciudadanía y el ejercicio de la misma. 

La génesis de la educación se dio en Grecia con el surgimiento de la 
polis y del logos. La polis representa una forma diferente de relación entre 
las personas que habitan un mismo lugar geográfico: ya no se puede en-



86 / LUDUS VITALIS / vol. XXVIII / num. 54 / 2020

tender la cohesión de una comunidad sobre la base de las relaciones de 
sangre o de pertenencia a un clan. Con las ciudades-Estado aparece la co-
munidad de iguales, unidos a través de lazos abstractos como son las leyes 
y la constitución. El logos, por su parte, hace que la educación no dependa 
de los caprichos de los dioses sino que sea una actividad donde la funda-
mentación racional tenga la última palabra. Comprender la génesis de la 
educación es hoy de suma importancia, pues ésta estuvo asociada desde 
sus orígenes a la ciencia y al ejercicio de la ciudadanía. La educación siem-
pre debe estar cerca del espíritu científico, entendido como esa perma-
nente búsqueda de nuevos horizontes, donde el ejercicio de la crítica y la 
apertura de la pregunta sea el denominador común de la vida ciudadana.  

La pandemia nos exige hacernos cargo de esta tradición, manteniéndo-
la y recreándola. La emergencia sanitaria ha puesto a la humanidad frente 
a otra prueba. No es un dato menor ver cómo el espíritu anticientífico 
vuelve a surgir: hoy las redes de información se transforman a veces en 
una gigantesca usina de rumores y de información errónea cuando no de-
cidida y voluntariamente falsa. El miedo lleva a conductas muchas veces 
que nos aleja de lo racional. Es en ese punto donde las tendencias totali-
tarias, alejadas de la verdadera democracia, abrevan de la falta de pensa-
miento crítico, de la falta de espíritu científico. Siempre el dogmático será 
más convincente, como ya lo vio Platón. Sin embargo, el gran desafío es 
enfrentar estos desafíos con más ciencia y con más educación. Hacer que 
lo que hoy se llama posverdad, sólo otra forma de hablar de dogmatismo 
e irracionalidad, no nos haga retroceder como humanidad. La ciencia es 
un saber conjetural, un saber de preguntas, un lugar, en definitiva, donde 
debemos hacernos a nosotros mismos y a las futuras generaciones a través 
de la educación y la libertad. 

NOTA



CALDERÓN / EL PAPEL DEL CONOCIMIENTO CIENTÍFICO / 87

1 Universidad Nacional de Cuyo, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento 
de Filosofía. Mendoza, Argentina. Último artículo publicado en Ludus Vitalis: 
‘La división de las ciencias y sus relaciones’, vol. XXVII, num. 51, 2019, pp. 
143-148.

REFERENCIAS

Calderón, J. E y Morales, F. (2017), “Ciencia, opinión pública y democracia”, Lu-
dus Vitalis XXV (47): 209-212.

D’Ancona, M. (2017), Post Truth: The New War on Thruth and Now to Fight Back. 
London: Penguin. 

Habermas, J. (1986), “Política cientifizada y opinión pública”, en Ciencia y técnica 
como ideología. Madrid: Tecnos. 

Nietzche, F. (2019), Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Roma: Greenbooks.
Roetti, J. (2012), “Las formas de la ciencia y la metafísica”, en Raúl Milone (ed.) 

Ciencia y metafísica. Mendoza: Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Na-
cional de Cuyo, pp. 7-17.


